
Ius Publicum Nº 55 (2025)152

Henry Boys Loeb, La Concepción Orgánica de la Sociedad en la Constitución 
Chilena de 1980. Editorial Nueva Jurídica, Santiago, 2025, 103 pp.

No es frecuente encontrar en la doctrina jurídica obras con tesis que van a con-
tracorriente de las posturas mayoritarias y menos en torno a temáticas que suelen 
considerarse resueltas desde el punto de vista científico, como es el rol del Estado 
en la sociedad y la economía. 

Justo ese es el desafío que el profesor Henry Boys Loeb asume en el libro que 
se comenta a continuación, con la intención deliberada de invitar a su lectura. 
En este libro se expone una defensa razonada de la concepción orgánica de la 
sociedad frente a las concepciones marxista y liberal de aquella, y en particular 
se analiza su recepción en la Constitución chilena.

De acuerdo con el autor, el liberalismo y el marxismo son: “…expresiones 
de una corriente filosófica más profunda: la preeminencia de lo material por 
sobre lo espiritual, el materialismo. Un siglo después y lejos del poder formal 
que ostentaba antaño, la Iglesia católica alzó su voz para refutar aquella visión 
inmanentista, inaugurando mediante la Encíclica Rerum Novarum, de 1891, su 
doctrina social (…) En lo que refiere a las sociedades humanas, sostiene que estas 
obran al modo de un organismo vivo, en la que cada una de sus partes posee una 
función específica que mira al bien del conjunto (bien común), Alcanzando en 
ella su propia perfección. Asimismo, plantea que la sociedad se compone de un 
sin número de cuerpos o grupos intermedios entre la persona individualmente 
considerada y el Estado, siendo el primero y más importante de ellos la familia o 
sociedad natural” (p. 7).

Al hilo de lo señalado, explica: “Semejante planteamiento es conocido como 
la Concepción orgánica de la sociedad y consiste en una explicación sobre la 
naturaleza del hombre y su vida en sociedad, que excede con mucho la mera 
regulación de sus vínculos políticos, el poder que le cabe al Estado sobre el ciu-
dadano o la actividad económica al interior de la ciudad. La doctrina inaugurada 
por la Iglesia católica en materia social destaca por una teología y una metafísica 
profundas, que tienen la virtud de reconocer en la experiencia histórica del hombre 
y en su naturaleza ciertas constantes desde las cuales es moldeada una formula-
ción teórica simple y perenne, que es posible identificar en todo grupo humano, 
en todo tiempo, en todo lugar geográfico y cualesquiera sean las características 
culturales locales” (pp. 7 y 8).

De los varios aportes que entrega esta obra, el principal de ellos deriva de 
lo señalado en los párrafos antes citados, que tiene que ver con la exposición de 
lo que significa la concepción orgánica de la sociedad, presentando sus caracte-
rísticas centrales con apoyo directo en Encíclicas papales relevantes a tal efecto.

En particular, el autor sostiene –desde una perspectiva finalista y orientada al 
bien común– que la exigencia ética y jurídica de que cada persona y grupo inter-
medio cumpla un rol en la sociedad no es incompatible con el reconocimiento de 
su libertad, su igual dignidad ni con la autonomía de las asociaciones que estas 
personas conforman.

Para ello, identifica algunos de los mayores retos que ha enfrentado esta 
concepción orgánica de la sociedad: “La Revolución Francesa introduce a 
Occidente un nuevo paradigma antropológico, en el cual la religiosidad, que 
había caracterizado al diseño social durante siglos pasados, comienza a ocupar un 



Recensiones 153

lugar secundario, primero en la organización política, para luego terminar siendo 
desplazada, de forma inexorable, al interior de las familias y del fuero interno de 
cada ciudadano” (p. 10).

Y complementa: “…aquella asociatividad que hizo florecer el cristianismo 
en Occidente tuvo su otoño con el advenimiento del absolutismo monárquico 
de los Borbón, sobre todo durante los siglos 16 y 17, cuando el rey recuperó 
el poder que había cedido a los señores feudales y al entramado de asociacio-
nes intermedias que caracterizaban la estructura social del feudalismo, pero 
el invierno se dejaría caer sobre ellas al filo de la guillotina, porque tan solo 
unos años después del puntapié inicial de la violencia en Versalles y en plena 
Revolución Francesa se dicta, en 1791, la famosa ley Le Chapelier, la cual desca-
bezó la sociedad previa por medio del desmantelamiento de tales instituciones”  
(p. 22).

Para sostener: “…una consecuencia directa de la prohibición definitiva que 
vino a imponer Le Chapelier sobre las asociaciones fue la anhelada descristia-
nización de la sociedad francesa y, como un efecto quizás no previsto por los 
revolucionarios, la pérdida de los vínculos comunitarios. Esto ya que las agrupa-
ciones intermedias del Medievo no solo tenían por misión atender las necesidades 
temporales de sus integrantes, sino que también los gremios gozaban de un papel 
religioso, ya que la intensidad con la cual los hombres vivían la fe en esos siglos 
hacía que los gremiales dedicaran sus oficios a un santo, a una virgen, y así el 
mismo trabajo se sacramentalizaba” (p. 24).

Los párrafos citados muestran otro aporte de la obra comentada, como es el 
análisis desarrollado acerca del problema de la abolición, en el contexto de la 
Revolución Francesa, de las agrupaciones o cuerpos intermedios, por considerarse 
contrarios a los objetivos revolucionarios centrados en la eliminación de privilegios 
y transformación del orden social, como en la supresión de instancias alternativas 
a la Administración Pública orientadas a la satisfacción de necesidades e intereses 
de las personas.

El autor analiza cómo la legislación revolucionaria suprimió tales cuerpos o 
agrupaciones intermedias, y cómo esa perspectiva, en el fondo muy reñida con 
la doctrina cristiana católica, se convirtió en un legado asumido por el derecho 
público moderno que terminó por afectar, por ejemplo, la vigencia y aplicación 
del principio de subsidiariedad.

Tras evidenciar lo problemático de esa situación, aborda el análisis del fun-
damento de la dignidad humana según la concepción orgánica: “Al respecto, y 
rechazando los materialismos marxistas y liberal individualista, pregona la Encíclica 
que la verdadera dignidad y excelencia del hombre radica en lo moral, es decir 
en la virtud, estableciendo la anterioridad del ser humano frente al Estado o al 
colectivo y la validez de las diferencias materiales entre las personas, fundadas 
en su esfuerzo particular, virtud y en la igualdad espiritual que conlleva la calidad 
de hijos de Dios: en esto son todos los hombres iguales y nada hay que determine 
diferencias entre los ricos y los pobres” (pp. 37 y 38).

En los párrafos recién citados, se releva un tercer aporte del libro de Boys, 
relevante para las discusiones en el ámbito del derecho público en torno al fun-
damento de los derechos inherentes a la persona humana. Se trata del análisis 
que hace el autor acerca de la idea de virtud y de su práctica para reivindicar, 
por encima de discusiones materialistas e idealistas, la igual dignidad moral que 



Ius Publicum Nº 55 (2025)154

la Doctrina Social de la Iglesia Católica reclama sea reconocida en todos los 
integrantes de la especie humana.

Así, el autor reivindica un criterio de análisis teórico y dogmático finalista, 
alternativo a los criterios utilitaristas, economicistas y formalistas, cuando de re-
solver conflictos entre los titulares de estos derechos fundamentales y la autoridad 
se trate, lo mismo que entre particulares, con el fin de evitar el sacrificio singular 
de la dignidad de las personas, pero también perspectivas que pueden llevar a 
un individualismo incompatible con la cooperación social orientada a la garantía 
del bien común.

Respecto de lo antes indicado, resalta el autor que: “La formulación explícita 
del principio de subsidiariedad ingresó en la Doctrina Social de la Iglesia con la 
publicación el 1/5/1931, de la Encíclica Quadragesimo Anno de Pío XI, tercer Papa 
en suceder a León XIII, dictada en conmemoración de la Encíclica Rerum Novarum 
cuando se cumplían 40 años desde su publicación, mencionándolo solo una vez 
como principio de función subsidiaria. Este principio restaurador de la relación 
entre el Estado y los particulares organizados y vinculados entre sí al modo de un 
organismo vivo, vino a coronar la autonomía que la Iglesia católica reivindicaba 
para los cuerpos intermedios, protegiéndolos de la excesiva injerencia estatal 
pretendida por los socialistas, al tiempo que se apoyaba en ellos para volver a 
resguardar a los trabajadores frente al exceso de poder y la codicia desenfrenada 
que promovía el liberalismo individualista” (pp. 42 y 43). 

En cuarto lugar, destaca como una meritoria contribución del texto comentado, 
el análisis que hace del principio de subsidiariedad, al que reconoce como una 
institución adecuada para restaurar y orientar las relaciones entre el Estado y los 
particulares en el mundo contemporáneo, por su eficacia al determinar el rol y, 
asimismo, los límites que corresponden a cada organización en una comunidad 
política.

Por ello, añade: “Respecto de su contenido, es posible distinguir una fase activa 
y una pasiva del principio, las cuales indican a las sociedades mayores –particular-
mente a la sociedad mayor por antonomasia: el Estado– cuándo deben inmiscuirse 
en la órbita de atribuciones propias de las sociedades menores (subsidiaridad 
activa) y cuándo deben abstenerse de intervenir en sus asuntos (subsidiaridad 
pasiva), teniendo como brújula o criterio rector el importante principio del bien 
común antes esbozado” (p. 43).

De este modo, Boys profundiza en ideas en torno al contenido y variantes del 
principio de subsidiariedad, así como sus diferencias respecto de otros principios 
ordenadores del funcionamiento del Estado en la actualidad.

Y al explicar la incorporación de la concepción orgánica en la Constitución 
de 1980, inicia esa exploración del siguiente modo: “Lo que Robert Barros llama 
constitucionalismo conservador es propiamente la doctrina del socialcristianismo 
moderno, impulsado al interior de la Comisión sobre todo por los comisionados 
Evans y Silva Bascuñán (ambos militantes DC); mientras que aquello tildado de 
extrema derecha antidemocrática es, en realidad, la expresión nítida del socialcris-
tianismo integrista y antimoderno, promovido dentro de la Comisión con matices 
por Jaime guzmán. Ambos estuvieron presentes en la redacción de la Carta de 
1980 y plasmaron en ella aquel aspecto doctrinal que compartían: la organización 
sostenida por la Doctrina Social de la Iglesia Católica, y su núcleo, la concepción 
orgánica de la sociedad” (p. 84).



Recensiones 155

Así, un quinto aporte del libro, entre otros que no fueron destacados en estas 
líneas, consiste en evidenciar con apoyo en pertinentes y variadas fuentes, el 
modo en que la concepción orgánica de la sociedad se incorporó al texto de la 
Constitución chilena de 1980, al tiempo que informa acerca de los protagonistas 
políticos y jurídicos de esa incorporación, y cómo la formulación adoptada en el 
artículo primero del texto fundamental respondió a una redacción de consensos, 
que evitó expresiones menos precisas y realizables de esta.

En síntesis, La Concepción Orgánica de la Sociedad en la Constitución Chilena 
de 1980, publicado por la Editorial Nueva Jurídica, es un libro valiente y oportuno, 
que entrega argumentos y puntos de vista relevantes para discusiones actuales en 
los ámbitos del Derecho Público y de la Ciencia Política, relativos al funcionamien-
to de la democracia y del Estado moderno, por lo que su lectura será de interés 
y utilidad, tanto dentro como fuera de Chile, para los interesados en constatar 
los posibles vasos comunicantes entre una perspectiva clásica filosófico-jurídica 
de la persona, la sociedad y el poder, y las instituciones modernas del derecho 
constitucional y administrativo.

Luis Alfonso Herrera Orellana


