
9

FILOSOFÍA DEL DERECHO

Ius Publicum Nº 55 (2025) 9-33

*Investigador Principal del CONICET. Profesor titular de Teoría del Estado (U. N. del 
Comahue). Director del Centro de Estudios Políticos (UNSTA). 

Correo electrónico: sergioraulcastano@gmail.com

LA NATURALEZA DEL BIEN COMÚN POLÍTICO  
EN SANTO TOMÁS DE AQUINO Y LA APARICIÓN DE 
UNA ERRÓNEA FORMULACIÓN CONTEMPORÁNEA

THE NATURE OF THE POLITICAL COMMON 
GOOD IN SAINT THOMAS AQUINAS AND THE 

EMERGENCE OF AN ERRONEOUS CONTEMPORARY 
FORMULATION 

Sergio Raúl Castaño*

RESUMEN: El objeto del presente artículo es esbozar las grandes líneas de 
la relación entre bien común político y bien particular en el Aquinate; mostrar la 
inviabilidad de formular una definición del bien común político en santo Tomás 
según el planteo liberal-individualista del conjunto de condiciones para la perfec-
ción de la persona; y, por último, detectar algunas apariciones de esta fórmula y 
de sus antecedentes en el seno de la doctrina de filósofos y teólogos tomistas de 
la primera mitad del siglo XX.

Palabras clave: Tomás de Aquino, bien común político, liberalismo, tomismo.

ABSTRACT: The purpose of this article is to outline the broad lines of the 
relationship between political common good and particular good in Aquinas; to 
show the impossibility of formulating a definition of political common good in St. 
Thomas according to the liberal-individualistic approach to the set of conditions 
for the perfection of the person; and, finally, to detect some appearances of this 
formula and its antecedents in the doctrine of the liberal-individualistic approach 
to the set of conditions for the perfection of the person. Thomas according to the 
liberal-individualist approach to the set of conditions for the perfection of the 
person; and, finally, to detect some appearances of this formula and its antece-
dents within the doctrine of Thomist philosophers and theologians of the first half 
of the 20th century.

Keywords: Thomas Aquinas, political common good, liberalism, Thomism.

Recibido: 9.10.25 / Aprobado: 10.11.25



Ius Publicum Nº 55 (2025)10

I. INTRODUCCIÓN

En este artículo1 nos proponemos plantear las directrices fundamentales 
de la doctrina de Tomás de Aquino respecto del bien común político, 
así como rastrear los antecedentes filosóficos de algunas formulaciones 
sedicentemente tomistas que –contra lo que se suele pensar– ya habían 
cundido en la primera mitad del siglo XX, tales como aquella que las 
resume de alguna manera a todas; según esta, el bien común político sería 
el conjunto de condiciones para la perfección de la persona.

II. LOS PRINCIPIOS FUNDAMENTALES DEL AQUINATE

2.1.	COMMUNITAS PRINCIPALISSIMA

En el Proemio al Comentario a la Política de Aristóteles, denso y fértil 
como aquel que encabeza el Comentario a la Ética Nicomaquea, santo  
Tomás constata que la razón debe disponer no solo de las cosas de las 
que el hombre usa, sino que también debe ordenar a los hombres mismos, 
debido a que estos se rigen racionalmente. Esta última ordenación se opera 
mediante la reunión de una multiplicidad humana en una comunidad. 
Ahora bien, las comunidades humanas difieren entre sí por su grado y 
por el orden que las informa. Pero existe una comunidad abocada a la 
consecución de un fin en cuya participación el hombre logra la suficien-
cia de vida: esta comunidad –remata el Aquinate– es la más perfecta 
(perfectissima). De todas las cosas que puede el hombre constituir con su 
razón, la comunidad política es la principalísima, y a ella se refieren (es 
decir, se ordenan) todas las demás comunidades. Por ello, si la ciencia 
política es la más importante de todas las ciencias prácticas, prosigue el 
Aquinate, es porque su objeto es el más noble, y el fin involucrado en su 
consideración es el supremo y arquitectónico. Tal fin constituye el bien 
último y más perfecto entre las cosas operadas por los hombres: el bien 
común político. Este bien máximamente compuesto es perfecto, es el todo 
y es el fin de sus partes2.

En este texto santo Tomás no ha hecho sino aplicar el principio de que 
“la razón formal de todas las cosas que se ordenan a un fin se toma de 
ese fin”3. Siendo la sociedad una realidad dotada de unidad y que existe 

1Que reproduce la conferencia inaugural pronunciada en el congreso tomista internacional 
celebrado por la UNSTA en Tucumán durante los días 9 al 13 de septiembre de 2024. Se ha 
conservado parcialmente el estilo oral de dicha disertación.

2In libros Politicorum Aristotelis Expositio, Marietti, Roma, 1951, Proemium.
3Summa Theologiae, II-IIae., 47, 11 c (se utiliza la edición “altera Romana”, Forzani, 

Roma, 1894). Nos hallamos ante una cita tomada a título de mero ejemplo de un principio 
fontal del tomismo: la especificación de las realidades prácticas a partir del fin.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 11

constitutivamente por y para un fin, luego será el fin el que determine 
ontológica y nominalmente las diversas especies de sociedad. Así pues, 
el nombre de cada especie de sociedad se tomará del fin especificante. 
Luego, por un lado, será sociedad política aquella que se ordena a un fin 
político; pero, al mismo tiempo, será comunidad principalísima aquella 
que se ordene a un fin principalísimo. Por lo dicho, para aquilatar el valor 
de la vida política se hace necesario considerar la naturaleza y el rango 
del bien común político.

2.2.	SUPRAORDENACIÓN DEL BIEN COMÚN POLÍTICO EN EL PLANO 
NATURAL

Debido a que toda causa tiene razón de principio, luego de toda causa 
se sigue un orden. Los órdenes, entonces, se multiplican según la multi-
plicidad de causas. Pero la causa superior no se contiene bajo la inferior, 
sino que contiene a esta. Ejemplo de ello –para santo Tomás– lo brinda 
la pluralidad de órdenes sociales que se contienen bajo el orden total de 
la comunidad política: pues del padre depende el orden familiar, que se 
contiene bajo el orden municipal, el que depende del gobernador de la 
ciudad, y este a su vez se contiene bajo el orden imperado por el rey, en 
virtud del cual todo el reino se ordena4. 

2.3.	EL BIEN COMÚN ES COMÚN POR LA CAUSACIÓN, NO COMO 
BIEN ABSTRACTO O GENÉRICO (BIEN POR LA PREDICACIÓN)

En el tomismo la nota de común que se atribuye al fin de la sociedad 
política consiste en ser común por la causación5. Se trata, concretamente, 
de una causa que atrae por modo de fin y que produce efectos en todo 
miembro de la comunidad de la que es causa. El bien natural perfecto (v.gr., 
político) convoca y perfecciona como un fin que no por común deviene 
ajeno. Tampoco es un universal lógico sino, precisamente, aquello que 
extiende su causalidad más allá de un solo individuo gracias a su valiosi-
dad intrínseca y a su riqueza perfectiva: por ello el bien común es causa 

4“[...] a qualibet causa derivatur aliquis ordo in suos effectus: cum quaelibet causa habet 
rationem principii. Et ideo secundum multiplicationem causarum multiplicantur et ordines 
[...] Unde causa superior non continetur sub ordine causae inferioris, sed e converso. Cuius 
exemplum apparet in rebus humanis: nam ex patrefamilias dependet ordo domus, qui continetur 
sub ordine civitatis, qui procedit a civitatis rectore, cum et hic contineatur sub ordine regis, a 
quo totum regnum ordinatur” S. Th, Iª, 105, 6 c. Cfr. en el mismo sentido 106, 3 c. Debido a 
la relevancia de las tesis y principios involucrados en algunas de las afirmaciones que siguen, 
optamos en ciertos casos por transcribir los textos directamente en latín, no mediándolos por 
la traducción.

5Acerca de la distinción entre general por la causación o por la predicación cfr. S. Th., 
II-IIae., 58, 6 c.



Ius Publicum Nº 55 (2025)12

del bien particular6. En efecto, hay comunidad de causación si lo común 
es más perfecto que lo particular; en el plano de la causalidad final esto 
equivale a mayor plenitud de bien7. 

Tal bien común ostenta en el tomismo la nota de cabal primacía en 
los bienes particulares, ya sean estos familiares o individuales8. Y así, en 
la misma línea, a todo miembro de la comunidad que interactúa con otro 
le cabe un doble título de mérito o demérito, por cuanto, además del bien 
o del mal que acarrea al bien particular del otro, su conducta redunda 
positiva o negativamente en el bien de la comunidad –que se distingue 
del bien de los particulares involucrados9–. 

De allí que el bien común político sea un fin al que el Aquinate, con 
palabras de Aristóteles, compara hiperbólicamente con el Lucero de la 
mañana10.

Luego, para Tomás de Aquino hay –por esta razón– una causa (final) 
que convoca a la sociedad política, “comunidad principalísima”, porque 
el fin político es más perfecto que los fines infrapolíticos. 

2.4.	PRIMACÍA DEL BIEN COMÚN POLÍTICO SOBRE EL BIEN COMÚN 
FAMILIAR Y SOBRE EL BIEN INDIVIDUAL

Así pues, constituye un principio de santo Tomás que el bien particular se 
ordena al bien común. Por lo mismo, el bien del individuo y de la familia 
miden su valor por su proporción con el bien común11; luego, “es impo-
sible que un hombre sea bueno si su conducta disuena de las exigencias 

6Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I-IIae., 90, 2 ad 2; y también ibid., II-IIae., 47, 
10 ad 2: “quien busca el bien común de la multitud en consecuencia busca también su bien 
propio, por dos razones: en primer lugar, en efecto, porque el bien propio no puede existir 
sin el bien común, sea de la familia, de la ciudad o del reino…”.

7Acerca de este tema en el Aquinate cfr., entre muchos otros pasos, Summa Theologiae, 
I-IIae., 90, 2 c.: “[...].porque toda parte se ordena al todo como lo imperfecto a lo perfecto, el 
individuo es parte de la comunidad perfecta [...] la comunidad perfecta es la ciudad, como dice 
el Filósofo en el libro I de la Política”;,; ibid., II-IIae., 58, 9 ad 3um: “el bien común es el fin de 
las personas singulares existentes en la comunidad, como el bien del todo es fin de cualquiera 
de sus partes”; “según esta natural inclinación [la de la parte a arriesgarse por la supervivencia 
del todo] y según la virtud política el ciudadano se expone al peligro de muerte por el bien 
común” (Quodlibetal 1, c. 4, a. 3 c.; edición Busa, Frommann-Holzboog, Stuttgart, 1980).

8Summa Theologiae, I-IIae., 90, 3 ad 3: “[...] como el bien de un hombre no es el último 
fin, sino que se ordena al bien común, así también el bien de una familia se ordena al bien 
de una ciudad, que es la comunidad perfecta”.

9Summa Theologiae, I-IIae., 21, 3 c, ad 1 y ad 3.
10Summa Theologiae, II-IIae., 47, 12 c; 61, 1; I-IIae., 60, 3; 113, 1.
11S. Th., I-IIae., 19, 10 c.: Non est autem recta voluntas alicujus hominis volentis aliquod 

bonum particulare, nisi referat illud in bonum commune, sicut in finem; cum etiam naturalis 
appetitus cujuslibet partis ordinetur in bonum commune totius: ex fine autem sumitur quasi 
formalis ratio volendi illud, quod ad finem ordinatur.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 13

del bien común”12. Y, asimismo, de la misma manera que el bien de un 
individuo no es último fin, tampoco lo es el bien de una familia, sino que 
esta se ordena al fin de la comunidad perfecta: la comunidad política13. 
El bien común, causa por antonomasia de la comunidad perfecta, es el 
primer principio de legitimidad política y jurídica. Así, de allí se sigue, 
por ejemplo, que problemas graves y complejos, como el de la pena de 
muerte, se dirimirán a partir de las exigencias del bien común político14.

Es posible confundir la cuestión que nos ocupa con planteos de este 
tipo: ¿no es acaso mejor la persona, que es –entitativamente– substancia, 
que la sociedad, que es accidente? Se trata de un falso planteo, pues el 
ente y el bien se expanden en sentido inverso. La persona (substancia, y 
substancia espiritual) no es, entitativamente, inferior a la sociedad (ente real, 
mas accidental). Pero en el plano de la bondad, que comporta perfección 
fundada en actualidad, la relación es opuesta. En efecto: la perfección 
substancial del individuo humano, su peculiar dignidad inicial, es, por su 
acto substancial, una perfectio prima inferior a la perfección que se da en 
la línea de los accidentes, en tanto actos sobreañadidos al acto substan-
cial, y que constituyen una perfectio secunda. Por ello la substancia es 
ens simpliciter, pero bonun secundum quid; mientras que el accidente es 
ens secundum quid (en cierto sentido, o relativo), pero bonum simpliciter 
(bien acabado)15. De hecho, las virtudes, o la misma gracia de Dios, son 
accidentes. ¿Qué nos dice esto respecto de la relación individuo/ sociedad? 
Por lo pronto, que es en la sociedad donde el individuo podrá actualizar 
sus potencialidades más altas, las espirituales, perfeccionando su volun-
tad con la justicia y la pietas, y su inteligencia con ingentes bienes de 
conocimiento, todos estos bienes se ponen al alcance de los individuos 
en las relaciones sociales y por las relaciones sociales, que les permiten 
participar del patrimonio perfectivo común.

En santo Tomás el individuo se ordena a la comunidad política como 
lo imperfecto a lo perfecto16. De allí que, desde un punto de vista práctico, 

12S. Th., I-IIae., 92, 1 ad 3.
13S. Th., I-IIae., 90, 3 ad 3. Sicut homo est pars domus, ita domus est pars civitatis; civitas 

autem est communitas perfecta, ut dicitur in I Politicorum; et ideo sicut bonum unius hominis 
non est ultimus finis, sed ad commune bonum ordinatur: ita etiam bonum unius domus ordinatur 
ad bonum unius civitatis, quae est communitas perfecta.

14S. Th., I-IIae, 96, 4; S. Th., II-IIae., 64, 2 c.: [...] omnis autem pars ordinatur ad totum, 
ut imperfectum ad perfectum, et ideo omnis pars naturaliter est propter totum [...] quaelibet 
autem persona singularis comparatur ad totam communitatem, sicut pars ad totum; et ideo 
si aliquis homo sit periculosus communitati, et corruptivus ipsius proter aliquod peccatum, 
laudabiliter, et salubriter occiditur, ut bonum commune conservetur. Nótese que la razón de 
la ejecución del culpable gira en torno del principio de legítima defensa de la comunidad, 
asumido integral y latamente, en sus multiples posibles dimensiones.

15S. Th., Ia., 5, 1 ad 1.
16S. Th., I-IIae., 90, 2, c.: omnis pars ordin[a]tur ad totum sicut imperfectum ad perfectum; 

unus autem homo est pars communitatis perfectae [...] perfecta enim communitas civitas est, 
ut dicitur in I. Polit.



Ius Publicum Nº 55 (2025)14

el individuo –precisivamente: el bien del individuo– sea parte del bien del 
todo –precisivamente: del bien común–17.

2.5.	 LA PERSONA SE ORDENA AL BIEN COMÚN POLÍTICO

La ordenación que sostiene el Aquinate no significa que “el hombre se 
ordene a la comunidad política con todo su ser y con todo lo que es 
suyo”18, ya que el hombre, además de ciudadano, es miembro de una 
familia y, ante todo, hijo de Dios. Solo significa que en el plano munda-
nal –y sin que ello comporte detrimento ni para los preciosos y legítimos 
fueros de los grupos infrapolíticos, en particular de las familias, ni para 
la dignidad de la persona humana– el bien común político es superior 
al bien del individuo y al bien común de la familia. Y estos, como se ha 
dicho, son causados por el bien común político, en la línea de la causa 
formal y final19.

En ese principio fundamental la doctrina política de santo Tomás no 
es pasible de ser puesta en duda, pues sus tesis son taxativas. El bien 
particular se ordena al bien común como a su fin; de allí que, reitera con 
Aristóteles, el bien común sea más divino que el de un solo hombre20. Por 
todo ello –afirma textualmente el Angélico al tratar los fundamentos del 
orden jurídico-político– “el bien común es el fin de las personas singulares 
que viven en la comunidad”21.

En síntesis, y en los términos de la clásica expresión de Charles de 
Koninck, el bien común político, el mejor bien de cada individuo, enten-
dido como es el más valioso de los bienes constituidos por la práxis del 
hombre. No otra tesis había ya formulado el Aquinate en la Suma: “el bien 
de la república es el principal entre los bienes humanos”22.

17Para el bien común político como un todo (potestativo) en Tomás de Aquino cfr. Santiago 
Ramírez, Pueblo y gobernantes al servicio del bien común, Euramérica, Madrid, 1956, 46-48.

18S. Th., I-IIae., 21, 4 ad 3: Homo non ordinatur ad communitatem politicam secundum 
se totum, et secundum omnia sua. Este texto, que ha dado lugar a interpretaciones antojadizas, 
tiene un exégeta magistral en Julio Meinvielle (cfr. “El problema de la persona y la Ciudad”, 
en Actas del I Congreso Nacional de Filosofía, Mendoza, 1950, t. III, 1898-1907, reproducido 
como apéndice en la 2ª ed. de Crítica de la concepción de Maritain sobre la persona humana, 
Éfeta, Buenos Aires, 1994). 

19S. Th., I-IIae., 90, 2 ad 2.
20Cfr. Summa Contra Gentiles, L. III, c. 17 (ed. BAC, Madrid, 1968): Bonum particulare 

ordinatur in bonum commune sicut in finem: esse enim partis est propter esse totius; unde et 
“bonum gentis est divinius quam bonum unius hominis”.

21S. Th., II-IIae., 58, 9 ad 3. Allí se expresa significativamente que la justicia general, que 
ordena los actos al bien común político, se puede extender más a las pasiones interiores que a 
la justicia particular: ella puede imperar actos de todas las virtudes: por eso es virtud general, 
como la caridad en el plano sobrenatural.

22KONICK, 1949.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 15

2.6.	SOCIEDAD POLÍTICA Y BIEN COMÚN POLÍTICO

La sociedad, para el Aquinate, no es sino la “unión de hombres con el 
fin de obrar y perfeccionar un fin único en común (adunatio hominum 
ad aliquid unum communiter agendum [in alio loco: perficiendum])”23. 
Luego, cada vez que el Aquinate se refiera a una sociedad (o comunidad) 
humana estará significando un todo de orden abocado a la consecución 
de un bien común, formalmente propio y constitutivo de esa comunidad; 
y cada vez que se refiera a la comunidad política, mentará una comunidad 
aunada en virtud de un bien común máximamente valioso en el orden 
de la praxis natural.

2.7.	LA ORDENACIÓN DEL BIEN COMÚN POLÍTICO AL BIEN COMÚN 
SOBRENATURAL

Es propio de toda ley inducir a los súbditos a su virtud, y por esta los 
hombres se hacen buenos. El principio es, también aquí, explícitamente 
aristotélico: la ley dirige los actos al bien común, y por los actos el hombre 
adquiere o conserva o se dispone a la virtud. Por ello los legisladores, 
cita santo Tomás a Aristóteles, hacen buenos a los hombres por medio de 
los hábitos (Ética, II). Ahora bien, si la ley tiene como efecto hacer a los 
hombres buenos, tratándose de la norma humano-positiva vigente en un 
régimen político determinado, la perfección que podrá inducir a alcanzar 
en los súbditos solo será una perfección acabada (simpliciter) en el caso 
de la norma que se ordena al bien común político “regulado por la justi-
cia divina (bonum commune secundum iustitiam divinam regulatum)”, es 
decir, en el que la justicia política se alinea con la ley del Evangelio. Para 
el Aquinate no hay duda al respecto: ese es “el verdadero bien (verum 
bonum)” al que debe tender la ley. Además, la adecuación de los actos 
a una norma cuyo fin a su vez no se ordena al fin último del hombre no 
causará sino una perfección secundum quid, categoriza el Aquinate –es 
decir: parcial y limitada, en tanto relativa a un régimen político divorciado 
del plano sobrenatural (repugnans iustitiae divinae)24–. En efecto, la gracia 
no deroga la naturaleza: de hecho, el bien sobrenatural no deroga el bien 
común político. Pero sí lo bonifica, plenificándolo.

Esta es la respuesta tomista a la idea de una “primacía de la persona” 
–justificada en la primacía de los valores cristianos– sobre el bien común 
político. Volveremos más abajo acerca del tema.

23Contra impugnantes Dei cultum et religionem, 2, 2 c (ed. Busa, Frommann-Holzboog, 
Stuttgart, 1980).

24S. Th., I-IIae. 92, 1 c y ad 1um.



Ius Publicum Nº 55 (2025)16

III. SOBRE UNA CONCEPCIÓN DEL BIEN COMÚN POLÍTICO 
FALSAMENTE ATRIBUIDA A SANTO TOMÁS: ALGUNOS 

ANTECEDENTES EN EL ÁMBITO DE LA DOCTRINA POLÍTICA 
CATÓLICA DE LA PRIMERA MITAD DEL SIGLO XX 

3.1.	ANTE TODO, UN PLANTEO GENERAL: EL FIN  
DE LA COMUNIDAD POLÍTICA IDENTIFICADO CON LOS BIENES 
DE LAS FAMILIAS Y DE LOS INDIVIDUOS25

3.1.1. La yuxtaposición o sumatoria de los bienes particulares

Examinemos la posibilidad de que el primer principio del todo político 
pueda ser reducido a una pluralidad de fines, o al conjunto de los fines de 
las partes –aunque sean interdependientes–. Ese sería el caso si la causa 
final del Estado se redujese a los bienes individuales y grupales; o, lo que 
es materialmente lo mismo, si el bien común consistiese en la sumatoria 
de los bienes particulares de individuos y familias.

Cada uno de los bienes comunes correspondientes a las sociedades 
infrapolíticas como la familia, o los bienes de los individuos, es especí-
ficamente inferior al bien común político. Y su reunión total no alteraría 
cualitativamente su carácter infrapolítico. Por tanto se plantean ciertas 
dificultades. Por un lado, el fin que aúna y unifica no sería allí uno ni 
unificante, porque no sería causalmente común y aparecería como for-
malmente múltiple. Por otro, no existiría un fin distintivamente político, 
superior a los bienes grupales e individuales de las partes. Ambas dificul-
tades comprometen la especificidad y la naturaleza de la realidad política, 
y son solidarias, en cuanto ponen en tela de juicio la supraordenación y 
la causación del fin propio de la comunidad política. Aquí, en lugar de 
una adunatio hominum ad aliquid unum communiter agendum tendríamos 
una adunatio hominum (per accidens) ad aliquia plura separatim agenda.

Porque es necesario recordar que la nota de común que se atribuye 
al fin de la sociedad política consiste en ser común por la causación; y 
que hay comunidad de causación si lo común es más perfecto que lo 
particular; en la causalidad final esto comporta mayor plenitud de bien. 
Luego, si el fin político no fuera más perfecto que los fines infrapolíticos, 
no habría causa final para la sociedad política.

Así pues, la comunidad política no es la suma de las comunidades 
menores. Para que exista la comunidad política debe existir –con prioridad 
ontológica– una causa final específica, es decir un bien que sea común 
por la causación y constituya la causa propia del grupo político. 

25CASTAÑO, 2020.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 17

Pero se podría pensar en que el fin de la agrupación consistiera en el 
valor –no común, pero sí colectivo de la seguridad, tal como lo plantean 
Hobbes y el liberalismo–.

3.1.2. El bien político reducido al valor seguridad de individuos y grupos

Ahora bien, tampoco un bien común político reducido no a la simple 
sumatoria de los bienes particulares sino a la seguridad de esos bienes 
particulares, a la coacción organizada, puede ser causa de la comunidad 
política, porque en ese supuesto la seguridad sería instrumento de los 
grupos menores. La causa instrumental, en tanto instrumental, no ejerce 
causación por su propia virtud, sino que solo actúa movida por la causa 
principal y a ella está ordenada26. En la causalidad instrumental se pro-
duce una sola acción, efectuada por la causa principal por medio del 
instrumento27. Luego, si la comunidad política y su fin fueran instrumentos 
de las familias y de los individuos, entonces las únicas auténticas causas 
finales lo serían los fines de los grupos menores y de los individuos –a 
cuyo servicio se hallaría el instrumento útil de lo político–. 

Ante todo, semejante posición colisiona con el principio tomista y re-
alista de la politicidad natural. Porque para esa tradición la nota de natural 
referida a la vida política implica el hallarse primariamente abocada a la 
consecución de un orden específico de bienes exigidos por la naturaleza 
humana, y no a la evitación de daños o al subsanamiento de defectos28. 
Ahora bien, si tal fuera el estatuto ontológico de la comunidad perfecta 
(completa), la vida política no resolvería su sentido y su valiosidad en 
un fin peraltado (ultimum et perfectum bonum in rebus humanis –obvia-
mente no utile sino honestum–, el que convoca consiguientemente a la 
communitas principalissima29), un fin peraltado que no está al alcance de 
los grupos infrapolíticos y de los individuos obrando aisladamente –fin 
común coronado por el cultivo del saber, la transmisión de un talante 
comunitario histórico, la práctica de la vida justa (ante todo ordenada al 
bien común por la justicia legal) y de la pietas30–. 

26Cfr. S. Th., IIIae., 64, 5 c: [...] instrumentum, non agit secundum propriam formam aut 
virtutem, sed secundum virtutem ejus a quo movetur [...].

27Cfr. S. Th., IIIae., 19, 1 ad 2: Actio instrumenti, in quantum est instrumentum, non est 
alia ab actione principalis agentis. Para todo este tema vide Th. de Régnon, De la métaphysique 
des causes d’après S. Thomas et Albert le Grand, Retaux-Bray, París, 1886, 542 y ss.

28Acerca del concepto aristotélico de politicidad natural cfr. S. R. Castaño, “La politicidad 
natural como clave de interpretación de la historia de la filosofía política”, en Sergio R. Castaño 
– Eduardo Soto Kloss (editores). El derecho natural en la realidad social y jurídica, Academia 
de Derecho UST, Santiago de Chile, 2005, 277-307.

29Como se ha visto, así los califica Tomás de Aquino en In octo libros Politicorum Expositio, 
Prooemium, n° 7.

30Se halla una paradigmática exposición del sentido tomista de la politicidad natural, en 
intrínseca vinculación con el valor del bien común político, en Peter Tischleder, Ursprung und 



Ius Publicum Nº 55 (2025)18

Por el contrario, las implicaciones de postular a los fines infrapolíticos 
como supremos lleva a su vez a explicar la vida política como justificada 
por la necesidad de la acción de un poder que socorra a esos individuos 
en sus desfallecimientos y, last but not least, que les impida colisionar 
y hacerse daño entre sí. Es decir, de un poder que instaure la seguridad, 
ante todo física, y que colabore subsidiariamente en la obtención de los 
fines de individuos y grupos. Por el contrario, la aceptación de la natural 
politicidad implica la aceptación de que la vida política es un bonum 
honestum, un bien simpliciter, y no un remedio de males, a la manera 
en que paradigmáticamente lo planteó Rousseau: se sufre la vida política 
como quien sufre se le ampute un brazo para no morir de gangrena31. 
Esto equivale, por un lado, a la imposibilidad de resolver el fin político 
en el socorro circunstancial a otros grupos (de allí que el principio de 
subsidiariedad mismo se desvirtúe si se lo divorcia del de la primacía del 
bien común, llamado también “principio de totalidad”). Así como también, 
por otro lado, la afirmación de la natural politicidad impide explicar la 
presencia de lo político a partir de insuficiencias humanas contingentes 
–o de un avatar histórico, como lo sería el pecado original, entendido en 
clave ortodoxa o heterodoxa, pero siempre con el sentido de introductor 
del mal ético-jurídico en el mundo–32.

Pero, además –y es lo que interesa aquí más sistemática y formalmente–, 
en este supuesto el fin de la operación de la comunidad política se reduciría 
a un bien “común” que en realidad ya no sería propiamente tal (común y 
supraordenado), sino un repositorio de bienes con razón de útiles, es decir, 
de medios, necesarios para el cumplimiento del fin del individuo (de cada 
individuo). Por ello, la causa final resultante de tal entidad colectiva no sería 
una causa final que aunase y fundase una sociedad autárquica –porque 
habría tantas causas finales cuantos individuos–; y todos los bienes de las 
sociedades en las que el hombre se integra (desde el bien político hasta el 
familiar) serían medios útiles insertos en el despliegue operativo de cada 
individuo persiguiendo su finalidad individual. Y, nuevamente, nótese: el 
bien común político tendría inferior rango axiológico al bien particular, 
por cuanto no sería sino instrumento del bien particular (en tanto bien 
útil). No sería, entonces, estrictamente, un bien común participable, sino 
un bien colectivo al servicio de los bienes particulares.

En estas posiciones –cuyo modelo lato acabamos de exponer y de cri-
ticar–, el fin último es el fin de la persona; o, en versiones más familiaristas 

Träger der Staatsgewalt nach der Lehre des hl. Tomas von Aquin und seiner Schule, Volksvereins, 
Gladbach, 1923, parte I.

31Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les 
hommes, en Oeuvres Complètes. París. ed. de la Pléiade, 1964, t. III (Écrits politiques), 178.

32Para el teólogo Santo Tomás, en efecto, en estado de naturaleza íntegra la politicidad 
natural seguiría plenamente vigente, y por esa razón también habría mando y obediencia (cfr. 
S. Th., Ia., 96, 4). La del Aquinate a este problema es la respuesta de un aristotélico cabal.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 19

–aunque menos consecuentes con su punto de partida, pues este planteo 
es individualista–, el fin de la familia. Y cualquier conceptuación del bien 
común que comparezca en ese escenario teórico será asimilada a un 
medio para el fin individual.

Una semejante capitis demitutio de un bien común social, que lo 
convirtiera en un bien menos valioso que los legítimos bienes particulares 
de individuos y familias solo podría caber en el caso de una sociedad “no 
permanente” (en la terminología de santo Tomás), es decir, de una sociedad 
adventicia, provisoria, de emergencia, en la que la causación que ejerce 
la propia comunidad por su acción común: o sea la actio totius, como 
la llama el Aquinate33, estaría abocada a un fin común acotado, parcial 
y subordinado; pero nunca cabría semejante reducción axiológica en el 
caso de una comunidad permanente y completa (perfecta) en la que se 
integran de modo permanente individuos, familias y sectores nacionales. 

Y, precisamente, el primer gran jalón y referente paradigmático de esta 
posición en el plano filosófico-político es el fundador doctrinal del libe-
ralismo político, John Locke34. Posición esta, la de reducir “el plus” de la 
vida política a la coacción, que será heredada por el marxismo y su piedra 
de toque para la condena de la Política y del Estado como imperio de la 
opresión. Para la línea anticlásica del pensamiento moderno, la Política 
se identifica con el poder, y el poder con la coacción organizada. Ergo, 
la Política se ve reducida a la coacción organizada. Así en el liberalismo 
y en el marxismo.

3.2.	EL CONJUNTO DE CONDICIONES PARA LA PERFECCIÓN  
DE LA PERSONA

Los presupuestos de la formulación que identifica al bien común con el 
conjunto de condiciones para la perfección de las personas la reconducen 
a este, de hecho, a la posición que se viene criticando.

En primer lugar, si se acepta que el bien común político es la causa 
final de la comunidad política, luego no se puede afirmar que la causa es 
condición, pues, como leemos hasta en los manuales mismos, “la condición 
es el requisito o la disposición necesaria para el ejercicio de la causalidad: 
algo meramente auxiliar, que hace posible o impide la acción de una 
causa; la condición en cuanto tal no posee causalidad. La existencia de 
adecuadas condiciones climáticas, por ejemplo, es condición para que 
se desarrolle una prueba deportiva, pero no es su causa”35. Asimismo, la 

33Cfr. In III Sententiarum, d. 18, c. 1, a. 1, ad 5um (edición Busa, Frommann-Holzboog, 
Stuttgart, 1980). 

34LOCKE, 1980, & 85, 88, 94, 120, 124, 127 –y especialmente & 128–.
35Tal la definición del excelente manual tomista de Tomás Alvira, Lluis Clavell, Tomás 

Melendo, Metafísica, Pamplona, EUNSA, 1982, 187 (subr. original).



Ius Publicum Nº 55 (2025)20

concepción del bien común como condición implica la afirmación de los 
bienes particulares como causas. Respecto de estos el bien común repre-
sentaría una suerte de medio o instrumento, mas nunca de fin.

En función de lo expresado, puede afirmarse en síntesis: si el bien 
común es condición para la consecución del bien particular, entonces, 
el bien común ni es causa (pues es condición) ni es final (porque tiene 
razón de medio). Y la causa final se identificaría, también aquí, con el 
conjunto de los fines particulares.

A pesar de la flagrante oposición de ese planteo con los principios de 
Santo Tomás, en la traducción más difundida de la Suma Teológica a lengua 
vernácula de la primera mitad del siglo XX, J. Th. Delos, su destacado 
comentador, amonedará como tomista esa misma caracterización. En los 
trechos donde el comentador se refiere a la justicia distributiva, primero 
se asigna a esta el objeto de dar a cada uno su parte del bien común, o 
sea –dice caracterizando el bien común–, d’assurer à chacun l’ensemble 
des “conditions sociales” qui lui permettront de mener une vie pleinement 
humaine (subr. orig). Pero luego, sin más, dicho comentador define el bien 
común político como ensemble de conditions sociales grâce auxquelles 
l’individu será mis en mesure de se développer pleinement. C’est en effet 
cet ensemble de conditions sociales qui constitue le Bien Commun. Luego, 
en las “Notes Explicatives”, Individu et Société, este comentador intenta 
dar razón de su definición. En primer término, hace suya la insostenible 
distinción –por lo pronto, como exégesis del Aquinate– entre el individuo 
y la persona, y agrega que a la persona se subordinaría la sociedad. En lo 
que sigue, en un contexto en el que no se distingue adecuadamente entre 
sociedad y bien común (i.e., entre la sociedad y el fin de la sociedad), 
el comentador pasa luego a recostarse y dar por buena la doctrina que 
pretende explicar el bien común político tomista reduciéndolo al bien 
colectivo y al bien repartido, ya propuesta por otro influyente autor (la 
veremos enseguida más abajo)36. Así, con esta famosa traducción comen-
tada, la infiel e insostenible definición había sido echada al ruedo como 
auténtica del Aquinate. 

3.3.	EL BIEN COLECTIVO NO ES UN BIEN COMÚN  
EN SENTIDO PROPIO

A propósito de esta cuestión, hacemos importantes puntualizaciones. El 
bien común, en tanto común, es participable, no repartible: la perfección 
que de él dimana no se empequeñece por su participación, mientras que los 
bienes materiales se agotan al ser distribuidos. Resulta todo lo contrario en 

36Saint Thomas d’Aquin, Somme Théologique, edición de la Revue des Jeunes: La Justice, 
tome premier, 2ª.-2ae. Questions 57-62, traduction M. S. Gillet, Notes et Appendices J. Th. 
Delos, Desclée et cie., Paris, Tournai, Rome, 1932, 209, 222 y ss. y 242.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 21

el caso del bien participable: la mayor participación lo acrecienta. Es por 
eso que el bien común consiste en un orden de realidades de naturaleza 
espiritual: el conocimiento, la justicia, la amistad social, un talante, un 
carácter y un estilo acrisolados a partir de una unidad de destino. Luego, 
no se debe confundir el bien participable con el bien colectivo o con el 
bien distribuible. 

Aclaremos brevemente, en la estela del Aquinate, el concepto de bien 
colectivo en este contexto. Mientras que los bienes comunes participables 
(bien común en sentido estricto) pueden ser conocidos y amados por un 
sinnúmero de personas sin que por ello se aminoren –antes al contrario–; 
por su parte los bienes colectivos, al hallarse afectados por la materia-
lidad, solo pueden ser disfrutados por un número limitado de personas 
–y su disfrute podría llegar a irrogar desmedro al disfrute de los demás–. 
Ejemplos son los museos, teatros, transportes. Tal la caracterización que 
ofrece Juan Alfredo Casaubon37. El gran tomista argentino completa su 
clasificación con los “bienes distribuibles”: vestimentas, dinero, alimen-
tos, pasibles de ser distribuidos: “bienes originariamente ‘comunes’ pero 
que se privatizan y dividen al ser distribuidos entre las personas”. Se 
trata, agreguemos, de bienes que ostentan razón de medio respecto de 
los auténticos fines sociales: una biblioteca, bien colectivo, se ordena al 
conocimiento de la verdad; las instalaciones edilicias y los recursos de 
las instituciones judiciales se ordenan al imperio de la justicia; un parque 
se ordena al esparcimiento y la recreación. 

A pesar de ello, un connotado autor tomista como Marie-Benoît Schwalm 
–considerado un verdadero maestro, que ha dejado escuela–, con profusas 
citas del Aquinate, sostiene que por esencia el bien común es distribuible, 
y que el individuo y su bien individual –como bien distribuido– es fin 
puro y simple de la comunidad política, su fin en sí mismo: el finis cujus 
gratia. A este bien distribuido se le agrega el bien de la comunidad en 
tanto tal, que no es sino un bien colectivo, o sea: un medio, que el autor 
categoriza como finis quo. Ambos bienes constituirían el bien común: el 
bien material –cuantitativamente distribuido– y el conjunto de medios 
mediante el cual se lo distribuye. En otra parte, el mismo autor aclara que 
el bien común es formalmente distinto de los bienes particulares; pero, 
concluye enseguida sorprendentemente –mezclando el plano práctico 
con el entitativo–, como la multitud no existe fuera de los individuos, 
entonces el bien común se reparte entre los individuos ¿En qué termina 
esta preterición de un fin participable perseguido y logrado por la acción 
de la comunidad política y su reemplazo por: a) un bien de raigambre 
material, acopiado y repartido entre los miembros, y b) los medios para 
distribuirlo? Pues termina en que el Estado se subordina, como a su fin, 
a la conservación de la propiedad y la libertad individuales (tal como lo 

37CASAUBON, 1974-1975, 54.



Ius Publicum Nº 55 (2025)22

quería John Locke); lo que asegura la conservación de la persona humana 
según su naturaleza –en dos palabras, dice el autor acudiendo a un término 
de sugestivas genealogías filosóficas–, a la autonomía personal, o bien de 
la personalidad, que es un bien de la especie. Como sea: ese bien de la 
especie, bien no causalmente común sino común por la predicación, se 
traduce en concreto, en el plano social, en el bien repartido entre los in-
dividuos: el bien común se identifica con el bien del que los individuos se 
apropian. Así, en esta difundida versión (pretendidamente tomista) del bien 
común, que comparece en una obra publicada en 1910/11, el bien común 
en tanto tal, como bien supraordenado y participable, ha desaparecido38.

3.4.	BIEN COMÚN POLÍTICO Y BIEN PARTICULAR NO EQUIVALEN  
A BIEN PÚBLICO Y BIEN PRIVADO

No todo bien particular es privado, en el sentido de exclusivo de quien 
lo posee. Los mejores bienes particulares, de los grupos y sobre todo de 
los individuos, son participables: así, la justicia de ese individuo que es 
juez; o la sabiduría de otro individuo que es profesor, son bienes de cada 
uno de ellos, pero que reflectan perfectivamente sobre la sociedad y sobre 
los demás. Y el mejor bien de la persona, en el plano natural, es aquel 
bien que no es solo de esa persona individual sino de todas las sociedades 
infrapolíticas y de todos los miembros de la república, y el que ha sido el 
bien de los muertos y el que será el bien de quienes aún no han nacido: 
el bien común político. Nuevamente: mis mejores bienes particulares son 
participables y redundan en provecho de la comunidad y del prójimo: la 
justicia de Juan, los conocimientos de Juan, el heroísmo de Juan, el pa-
triotismo de Juan, la caridad de Juan, no son de goce exclusivo de Juan, 
como si fueran una porción de torta, o una prenda de vestir: no son bienes 
privados de Juan. A su vez, el patrimonio sapiencial, actitudinal, espiritual, 
tradicional, ejemplar, de que es portadora la comunidad política no es lo 
público, en el sentido de lo que “no es de nadie”, o lo que pertenece al 
aparato administrativo, policial y político del Estado. Como ha dicho un 
extraordinario fallo de la C.S.J.N. argentina, con una expresión que no se 
encuentra en ningún libro de filosofía o de teología políticas –y que es 
impecable doctrinalmente–: es lo que “es de todos porque es del todo”39. 
Es por ello que el erróneo enfoque de “público-privado” distorsiona los 
términos del problema de la relación bien común-bien particular –y, desde 
ya, resulta ajeno al pensamiento del Aquinate–. Ahora bien, vale la pena 

38SCHWALM, 1910-1911, t. I, 17-28; t. II, 421-438.
39Fallos (300:836). Se trata de la sentencia “Spota”, de 1978. El voto sobre el que se 

elaboró esa sentencia fue del juez Abelardo Rossi, señalado académico tomista argentino.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 23

señalar de pasada que es precisamente el andarivel privado/público aquel 
en el que discurre la fundamentación kantiana del orden político40.

No obstante ello, otro connotado escolástico como Viktor Cathrein, 
también recurriendo a Aristóteles y a santo Tomás, plantea acerca de tales 
categorías el tratamiento del principio axial del orden político en un manual 
que solo hasta 1935 ya contaba con diecisiete ediciones. Tomando los 
términos de León XIII, el autor identifica el bien común con la prosperitas 
publica, y esta viene definida como el complexio codicionum requisitarum 
ut omnia membra organica societatis omnimodam felicitatem temporalem 
et fini ultimo subordinatam directe et per se consequi valeant. En efecto, 
precisa el autor por si fuera necesario, el bien común es un “mero medio” 
para la prosperidad privada, subordinado al bien privado, y regido por 
la justicia distributiva, en la medida en que consiste en distribución de 
beneficios, ayuda y auxilio, a los miembros de la sociedad. Como es regla 
en estos autores, hay una impugnación del pensamiento social y político 
liberal no por lo que este tiene de individualista –sería imposible, debido 
a la tendencia doctrinal que ostentan– sino por lo que tiene de relativista 
y ateo. En esa perspectiva, Cathrein subordina su conjunto de condiciones 
al fin último del hombre. Por momentos se antojaría, como ocurre en esta 
línea de tomistas, de una suerte de agustinismo político liberal: licuación 
de la entidad y sobre todo del valor de la comunidad política en sí misma 
considerada (sobre la base de la capitis deminutio radical de su fin), junto 
con un planteo individualista del orden político. Sea de ello lo que fuere, 
en este autor el fin público, explícitamente, es mero medio para los fines 
privados, que son el fin último del orden político. Y este individualismo 
explícito, legitimado por el carácter de fin último natural de lo privado, 
se confirma cuando el autor trata del sacrificio por la patria: es válido 
el sacrificio de un bien privado, sí; pero porque tal sacrificio se obla en 
aras de otros bienes privados: la justificación no trasciende del plano del 
bien privado41.

3.5.	EL BIEN EN COMÚN (BIEN PREDICABLE) EN UN AUTOR 
POSTERIOR A 1960 

Un ejemplo nítido de deslizamiento entre el auténtico bien social –y 
político– y el bien humano en abstracto lo ofrece la idea de los bienes 
“premorales” de John Finnis, un autor posterior al período en general 
aquí enfocado. Finnis, en su libro Natural Law and Natural Rights, de 
1980, puntualiza los distintos sentidos de “bien común” que él propone. 
1) Hay un bien común, afirma, en cada valor humano participable: vida, 

40KANT, 1983, I. Teil, I. Hauptstück; II. Teil, I. Abschnitt.
41  CATHREIN, 1927, 406-418. Ya por lo menos en la 5ª. edición, de 1905, se estampaba 

la definición cuestionada (allí, en 387).



Ius Publicum Nº 55 (2025)24

conocimiento, juego, experiencia estética, amistad, religión y libertad en 
la racionalidad práctica. 2) Hay asimismo un bien común en la medida 
en que cada uno de esos valores puede ser (concretamente) participado 
por distintas personas en inagotables modos e inagotables ocasiones.  
3) Mas, por último, está el específico bien común social y político: el 
conjunto de condiciones que permite a cada miembro de una comunidad 
alcanzar sus objetivos o participar de determinado valor humano, todo 
esto da razón de la necesidad de recíproca colaboración con otros. En 
las comunidades humanas, este conjunto (o conjunto de conjuntos) de 
condiciones puede existir porque hay un “bien común” en el primero de 
los sentidos antedichos, el de los “bienes humanos básicos”42. 

Ahora bien, observemos por nuestra parte que esos “bienes básicos” 
de la persona humana, comunes a toda persona, no son causas de una 
acción común. En efecto, el no considerar su real puesta en obra como 
bienes comunes participables producidos por la acción humana conso-
ciada habilita a categorizarlos más como bienes en común (del hombre 
en tanto tal) que como auténticos bienes comunes (i.e., fines de una 
sociedad)43. Estos están llamados a ser perseguidos en una circunstancia 
histórica particular y a ser participados a partir de una concreta conse-
cución por parte de un grupo ordenado a esos bienes. Por el contrario, 
el plano abstracto de los valores básicos prescinde de su realización en 
común por los agentes sociales y, en tal medida, se diferencia del plano 
real en el que se hallan los bienes que eficazmente mueven a la voluntad. 
Este plano abstracto o genérico expresaría de alguna manera el conteni-
do del bonum in communi humano y resultaría ser un bien que solo es 
común por la predicación. Se reitera: el bien que origina a una sociedad 
determinada es un bonum commune en sentido propio y es común por la 
causación44 –en otros términos, constituye un bien que atrae como fin y 
que es realizado como fruto de la colaboración consociada. Finalmente, 
cuando este autor precise su noción de bien común socialmente causal 
adherirá a la fórmula del “conjunto de condiciones”. 

La razón por la que resulta pertinente incluir la posición de Finnis en 
este trabajo radica en que, además de constituir un buen ejemplo de la 

42FINNIS,1980, 154-156; vide también 359-360.
43Acertada puntualización de la diferencia entre bonum commune y bonum in communi 

en Louis Lachance, El derecho y los derechos del hombre, trad. A. E. Pérez-Luño, Rialp, Madrid, 
1979 (obra original de 1959), 141-143.

44Para la relevancia de la distinción entre comunidad de predicación y comunidad de 
causación en la doctrina tomista vide SOAJE RAMOS, 1958, varias ediciones –se toma de Sergio 
Castaño – Eduardo Soto Kloss, (editores), El derecho natural en la realidad social y jurídica, 
Academia de Derecho UST, Santiago de Chile, 2005, 15-45. Para la diversidad de planos 
mencionada en el cuerpo, pero ya en formalidad lógica, cfr. Arturo E. Sampay, Introducción 
a la teoría del Estado (hay varias ediciones de esta gran obra, elaborada ad mentem Sancti 
Thomae –1ª. ed. Politéia, Buenos Aires, 1951–, L. II, cap. IV, & 4, c). 



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 25

posible confusión entre bien común y bien en común, Finnis respalda su 
definición específica de “conjunto de condiciones” en la versión que J. 
Th. Delos atribuye a santo Tomás de Aquino (vide supra)45.

3.6.	LA PRIMACÍA DEL BIEN COMÚN EN PERSPECTIVA RELIGIOSA

El bien de la patria, como ha dicho el Aquinate erguido sobre la tradi-
ción griega y romana, es el bien común político bajo la formalidad de 
principio de nuestro ser46. Y este bien supraordenado tampoco deviene 
instrumento o medio en perspectiva religiosa: lo que un creyente podría 
lícitamente sostener, sí, es que ella debe ser un camino hacia Dios para 
todos sus miembros y habitantes, mas no que la patria está a su servicio 
y al del resto de los individuos.

Detengámonos un momento en lo últimamente dicho, para discutirlo 
a partir de un caso concreto, manifestativo de una posición extendida 
a partir de los años 50. Autores connotados, a la hora de establecer la 
relación entre el bien común político y el bien de la persona individual, 
se hacen eco de la idea de una distinción entre individuo y persona y, 
en línea con ella, proponen la siguiente graduación de bienes: “bien 
individual, bien común y bien personal”47. Luego, el bien común políti-
co se hallaría subordinado respecto del bien ultraterreno de la persona; 
rectius, el bien común sería un “instrumento” de ese bien personal. Tal 
vez aquí nos hallemos frente al eco de una tesis auténticamente tomista 
(i.e., la de la subordinación de la comunidad política a la ley de Dios); 
la que, en las categorías de individuo y persona, adquiere la formulación 
impropia, aunque hoy frecuente, que acabamos de leer. No obstante, si 
de tomismo se trata, se debe decir que tal subordinación se da entre los 
bienes comunes mismos; es decir, que el bien común político se debe 
ordenar al bien sobrenatural, a la Verdad y al Bien trascendentes (y se le 
subordina necesariamente –desde un punto de vista deóntico–, si quiere 
ser pleno bien humano).

En efecto: lo que en realidad se opera en santo Tomás es una subordina-
ción entre ambos planos (político y trascendente). Es que la órbita política 
–ante todo entre los pueblos cristianos– se debe subordinar a la Revelación, 
cuya depositaria en la tierra es la Iglesia, su tradición y su doctrina autén-
tica. Pero esa subordinación debida se opera entre las órbitas o planos (o 

45FINNIS, 1980, 160.
46Tomás de Aquino, S. Th., II-IIae., 101, 3 ad 3um.
47Así se expresa, por ejemplo, Guido Gonella, importante académico y político italiano, 

uno de los padres de la constitución italiana de 1949 (hoy vigente) –cfr. La nozione di bene 
comune, Milán, Giuffrê, 1959, 47-51–. Respecto de la distinción de Garrigou-Lagrange y 
de Maritain cfr. el clásico de Julio Meinvielle, Crítica de la concepción de Maritain sobre la 
persona humana, citado supra; José Luis Widow, La naturaleza política de la moral, Santiago 
de Chile, RIL, 2004, 233-257.



Ius Publicum Nº 55 (2025)26

mejor, resolutivamente, bienes) natural-político y salvífico-trascendente; y, 
a fortiori, entre el ordenamiento jurídico-positivo y la ley del Evangelio. Tal 
la permanente posición del Aquinate, como doctor cristiano48.

3.7.	EL BIEN COMÚN REEMPLAZADO POR “LA PERFECCIÓN  
DE LA PERSONA” COMO FIN DEL ORDEN POLÍTICO

La fuente doctrinal (o, por lo menos, un paradigma autoritativo de primer 
orden) del planteo de la perfección de la persona a la que se subordina-
ría el bien común político, lo es la posición de un teólogo conspicuo, 
considerado a veces una espada flamígera de la ortodoxia en esos años 
preconciliares: nadie menos que Réginald Garrigou-Lagrange. En un ar-
tículo de síntesis, encara lo que a su juicio sería la refutación tomista del 
liberalismo y del comunismo. En esas páginas comete deslices serios y 
estupefacientes cuando, por ejemplo, afirma una como primacía del bien 
común en Hegel –siendo que el planteo idealista, como “la idealidad de 
todo lo particular”, pivota sobre el Estado como sittliche Substanz, con-
sumación del Espíritu objetivo, y nunca sobre un fin valioso al que tal 
substancia, en la que se anonadan las personas, debiera subordinarse49. 
En esa línea de graves equívocos sindica enseguida también al comunismo 
como exaltador de “la dignidad del bien común” (sic), cuando esta cate-
goría axiológica no forma parte –ni podría hacerlo– del acervo teórico del 
marxismo, que a su idealismo suma materialismo. No se trata de errores 
intrascendentes, por lo que se dirá enseguida. 

En efecto, este autor afirma enseguida que “nosotros los cristianos” 
defendemos el bien común, pero también defendemos, “mucho más y 
mejor que Kant”, la dignidad de la persona humana. Por ello, y en función 
de esto último, el autor adopta la dicotomía individuo/persona. Según ella, 
el individuo, fundado en la materialidad, será parte del Estado y estará 
subordinado al Estado; mientras que este se hallará subordinado a la perfec-
ción de la persona. El individuo es el hombre en tanto puramente material 
(animal, cabría decir); pero en tanto espíritu tiene una dignidad que lo eleva 
por sobre el Estado. Para el autor, no solo la obligación de cumplir con la 
ley de Dios sino incluso aquella de cumplir con la ley natural no recaen 

48Cfr., entre otros, In II Sententiarum, distinción 44, cuestión 2, art. 3; De regimine 
principum ad regem Cypri (ed. R. Spiazzi, en Opuscula Philosophica, Turín, 1954), L. I., nn. 
813 y ss.; S. Th., II-IIae., c. 10, aa. 10 y 12. Sobre la posición del Aquinate en este tema clave 
nos permitimos remitir a Sergio R. Castaño, “Iglesia y comunidad política en Tomás de Aquino: 
el eje de la conformación de la doctrina católica definitiva”, en prensa en Espíritu LXXIII, n° 
168 (2024-2), 56-89.

49Como dice el propio Hegel, el idealismo consiste en postular la idealidad de lo particular: 
solo en el todo –superador de lo particular abstracto– encontramos la realidad concreta (sobre 
la “Idealität des Besonderen” cfr. Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt, Suhrkamp, 
1970, & 321-4).



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 27

sobre el hombre en tanto individuo, sino en tanto persona –nota bene: el 
así llamado “individuo”, según estas ideas, ni siquiera está obligado por la 
ley natural: por donde puede colegirse qué cosa será ese individuo y qué 
será ese bien común al que semejante individuo se subordina50–. 

No vamos a detenernos en la fundamentación antropológica y onto-
lógica de esa recurrida dicotomía, en la que la individuación se imputa a 
la mera materia como dimensión cuantitativa y la dignidad de la persona 
humana se atribuye al espíritu. Ella ha sido objeto, entre otras, de la re-
futación de Julio Meinvielle en el que tal vez sea su mejor libro filosófico 
(la Crítica de la concepción de Maritain …). Sí nos permitimos señalar 
dos corolarios de la visión del teólogo al que venimos glosando. Por un 
lado, la deficiencia de su punto de partida: identifica la primacía del bien 
común con el anonadamiento ontológico del hombre, su reducción a 
un accidente abstracto de existencia aparente y efímera, por la teología 
idealista de Hegel51; y también la identifica con el totalitarismo marxis-
ta –siendo, además, que en 1943, en su sonado y gran libro, Charles de 
Koninck había señalado sutilmente que en un régimen totalitario el fin y 
bien del Estado constituye en realidad un bien individual–52: tal sería para 
nuestro teólogo un ejemplo de la primacía del bien común. A partir de 
allí, niega esa primacía campeando por los fueros de “la dignidad de la 
persona humana”, para, según su sugestiva expresión, defenderla mejor 
que Kant. Además, pone en sordina el principio de Cristiandad; no hay 
reclamos claros o explícitos de la necesidad de que la sociedad cristiana 
reconozca jurídica y políticamente a la Revelación: el planteo es el de un 
Estado neutro (o sea: implícitamente hostil a Cristo), que debe permitir y 
no obstaculizar a la llamada persona cuando esta quiera actuar no solo 
como cristiana en su Fe, sino como humana observando la ley natural. El 
planteo ya es sutilmente laicista. Da por entregado el orden social a los 
enemigos de Cristo (diagnóstico falso en el Occidente de los años 40) y, 
a partir de allí, reclama un espacio para las personas de buena voluntad. 

A propósito de lo sostenido por Garrigou-Lagrange, nos permitire-
mos acotar una puntualización acerca de la pretendida contradicción 
bien común/dignidad humana –cual una oposición dialéctica entre dos 
principios de suyo en tensión–, de la mano de Antonio Millán Puelles, 
quien se expresa en consonancia con santo Tomás. La antinomia ha sido 
duramente cuestionada por el filósofo español en los siguientes términos: 
“Uno de los aspectos de la problemática del b.c. que de hecho han sido 
tratados con la más perniciosa ambigüedad es el de la primacía de este 
bien, y ello en virtud de su aparente antagonismo con el principio de la 

50GARRIGOU-LAGRANGE, 1949, 146-159.
51HEGEL, 1970, 257 y ss.
52KONINCK, 1949, 74-77. Allí el gran tomista belga observa que para el totalitarismo, 

como para los personalistas, el bien común se degrada en bien individual.



Ius Publicum Nº 55 (2025)28

dignidad de la persona humana”. Y también agrega: “[...] el hombre se 
encuentra facultado para llegar a elevarse al b. c., y cuando se cierra a 
este bien y lo pospone al mero bien privado se animaliza voluntariamen-
te y hace traición a su índole de persona”. Vale la pena señalar que esta 
última expresión de Millán Puelles, en toda su contundencia, se sigue 
directamente de la doctrina del propio Aquinate: quien no valorara en 
su peraltada medida el bien común y solo reconociera el bien privado 
actuaría como un animal53.

3.8.	AMPLIUS: UNA DESORBITADA IDEA DE LA PERSONA

Carlos Cardona, en su magnífico La metafísica del bien común (centrado 
en santo Tomás), nota con Louis Lachance que el Aquinate, quien había 
elaborado una noción peraltada de persona, en general no utiliza ese 
término cuando trata de las realidades jurídicas y políticas, sino el de 
“individuo”54. A propósito de esta observación, es oportuno agregar que 
la noción de persona excogitada por algunos autores tomistas contem-
poráneos podría trasuntar, además de la posible influencia kantiana que 
hemos relevado, un pondus deificante. Expongamos qué es lo que da 
pábulo a esta última presunción.

En efecto: con cierta idea de persona no es solo la primacía del bien 
común político, no es solo la politicidad natural, no es solo el valor ob-
jetivo de la vida política, no es solo la concepción clásica y tradicional 
del orden político, los que se ven cuestionados. Es la misma relación 
teológica entre Dios y las criaturas, y ya desde una teodicea o teología 
natural, incluso sin recalar en la Revelación, la que podría –y de hecho ha 
podido– quedar trastocada. Pues se sabe que las criaturas se perfeccionan 
alcanzando a Dios, bien común sobrenatural, pero también se sabe que 
Dios no es el medio para los fines de las criaturas. La inadvertencia de 
estos distingos podría llevar, por ejemplo, a postular a Dios como un medio 
o instrumento en el camino del hombre hacia su perfección individual 
sobrenatural. O hasta a difuminar o tornar confuso el abismo entre Dios 
y la persona humana. 

Veamos un ejemplo concreto de ese género de derivas. En La per-
sona y el bien común, escrito de 1946, en el que Maritain rechaza que 
la persona pueda ser parte –olvidando (y lo hemos señalado sin haberlo 

53MILLÁN PUELLES, 1976, 229-230. En cuanto al Angélico, cfr. De spiritualibus creaturis, 
a. 8 ad 5um: Cum affectio sequatur cognitionem; quanto cognitio est universalior, tanto affectio 
eam sequens magis respicit commune bonum; et quanto cognitio est magis particularis, tanto 
affectio ipsam sequens magis respicit privatum bonum; unde et in nobis privata dilectio ex 
cognitione sensitiva exoritur; dilectio vero communis et absoluti bonis ex cognitione intellectiva 
(citado por CARDONA, 1966, 63 y 124).

54CARDONA, 1966, 67-68. La remisión de Cardona es a otro gran libro de Lachance, ya 
citado: Le droit et les droits de l’homme, 151 de la ed. francesa (París, 1959).



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 29

desarrollado in extenso) que la persona es parte en el orden práctico, 
como sujeto de un bien particular, y no como parte entitativa de un todo 
substancial–; en esas páginas la persona de Maritain va ostentando prima-
cía sobre todos los bienes comunes… hasta que se encuentra con Dios, 
bien común sobrenatural, en la visión beatífica ¿Qué ocurrirá ahora?, uno 
puede preguntarse: ¿Cederá su primacía la persona ante Dios, bien común 
trascendente? Escuchemos la respuesta con la que Maritain, tras algunos 
incisos, distingos y notas al pie, pone punto final a su precitado escrito: 
“El bien personal de cada uno de los bienaventurados es tan divino como 
el bien común, separado, del universo entero, ya que es idénticamente 
ese mismo bien, espiritualmente poseído”55. Sic. La persona esta nunca 
es inferior al bien común; a ningún bien común.

IV. EL BIEN COMÚN Y LA PERFECCIÓN DE LA PERSONA:  
LA VERDADERA PERSPECTIVA AD MENTEM SANCTI THOMAE

La fórmula del “conjunto de condiciones para la perfección de la persona” 
o, lo que termina siendo lo mismo, su reemplazo por “la perfección de la 
persona” como máximo fin político, debe ser, pues, impugnada –desde 
una formalidad exegética– como expresión de la noción de bien en común 
en santo Tomás; sin perjuicio de que –desde una formalidad sistemática, 
atenta a “las cosas mismas” (Husserl)– deba ser reputada como en sí misma 
errónea e inconciliable con los principios objetivos del orden político (lo 
que hemos probado en otro lugar). 

Ahora bien –y siempre sin negar la conclusión antedicha–, alguien 
podría redargüir: ¿no se tratará acaso de que estos autores contemporá-
neos, cediendo a una semántica más que deficiente y a una interpretación 
infiel de los fundamentos del pensamiento del Aquinate, al columbrar el 
advenimiento del Estado secularista y más tarde totalitario, se han servido 
de la autoridad del Doctor Común para apalancar una fórmula subsidiaria 
de otra cosmovisión, pero que en apariencia se haría cargo más adecua-
damente del valor de la espiritualidad, creaturidad e indisponibilidad del 
hombre, así como –sobre todo– del carácter personal del bien que persigue 
la comunidad política? 

En primer término, no pertenece al ámbito de nuestra competencia 
dirimir una presunción acerca de intenciones. Además, tal presunción 
tendría carácter extrínseco –incluso anecdótico– respecto de la cuestión 
teorética aquí discutida. Por último, se verifica que no es necesario tergiver-
sar al Aquinate para proveer –en línea con sus principios– una explicación 
satisfactoria de la raigambre personal del bien común político. En ajustada 
síntesis aducimos dos ejemplos.

55MARITAIN, 1968, 91-93.



Ius Publicum Nº 55 (2025)30

Presentemos primero el caso de unos de los académicos y hombres 
públicos católicos más ilustres del siglo XX, el austríaco Alfred Verdross 
(1890-1980), internacionalista y filósofo del Derecho. Es verdad que en 
La filosofía del Derecho en el mundo occidental, obra de1958, al tratar 
acerca de la doctrina del Aquinate, el rector de Viena y juez del Tribunal 
Europeo de Derechos Humanos había afirmado que “[los bienes comunes 
a los ciudadanos …] son a su vez el presupuesto para que los hombres 
puedan realizar sus fines particulares; consecuentemente, la finalidad de 
la comunidad no es otra que coadyuvar con los hombres a la obtención de 
aquellos bienes”56. No obstante, en su monografía “Begriff und Bedeutung 
des bonum commune” (en Santo Tomás de Aquino, 1975) la exégesis de 
Verdross se adecua al pensamiento del Aquinate57, ello sin dejar de atender 
al escenario político contemporáneo. Veamos cómo plantea en ese estudio 
la relación entre bien común y bien particular. Los bienes comunes de la 
comunidad, que –por participables– son de sus miembros, tienen primacía 
sobre los bienes particulares de los individuos. De allí que el bien común 
no consista en la sumatoria de los bienes particulares, y que entre aquel 
y estos exista una diferencia cualitativa, no cuantitativa. 

El bien común político comprende los bienes comunes de las socie-
dades infrapolíticas y la ordenación a Dios, en la medida en que se trata 
de bienes esenciales de la naturaleza humana, en los que esta logra la 
consecución de su fin. Por lo que debe repararse –advierte nuestro autor– 
en que el bien del individuo, o el bien privado, o el bien propio particular 
no son en modo alguno el bien humano (acabado); antes, al contrario, “el 
bien de la república –cita Verdross a santo Tomás– constituye el principal 
entre los bienes humanos” (mundanales). Por tal razón el hombre tiene el 
deber de sacrificar sus bienes terrenos por la salvación de la patria, cuyo 
sostenimiento representa un bien humano universal. A lo largo de su aná-
lisis del tema del bien común en santo Tomás se advierte que a Verdross 
le preocupa puntualizar (con certeza exegética y validez sistemática), por 
un lado, el carácter humano y participable del bien común político; y, por 
otro, que la primacía se opera entre el orden de bienes comunes –fin de 
la comunidad política– y los bienes particulares, mas no entre el Estado 
y sus miembros, a la manera del colectivismo contemporáneo58.

El segundo y más acabado ejemplo lo ofrece la distinción metafísica 
clave entre fin qui, quo y cui, en su aplicación al bien común. Ella fue 

56En la versión castellana de M. de la Cueva, México, UNAM, 1983, 130 –destacado original. 
57Incluido en los Studi Tomistici, II: San Tommaso e la filosofía del diritto oggi, al cuidado 

de Giovanni Ambrosetti, Pontificia Accademia di S. Tommaso, Città Nuova Editrice [1975], 
239-257. Verdross participa en ese volumen junto a relevantes exponentes de la filosofía, la 
teología y el derecho, como, entre otros, Messner, von der Heydte, Batiffol, Composta, Legaz 
y Lacambra, Villey, de Finance, Schmauss.

58Cfr. “Begriff und Bedeutung des bonum commune”, 246 y 248-51.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 31

utilizada por primera vez en la época contemporánea por Pierre Philippe59; 
y, sobre todo, desarrollada por Louis Lachance, en el mejor libro –con 
mucho– que se ha escrito acerca de la filosofía política de santo Tomás60. 
En su estela también hicieron suya esta distinción varios representantes 
de la escuela argentina del derecho natural, como Guido Soaje Ramos61, 
Avelino M. Quintas, en el mejor libro –a su vez, que se ha escrito del 
bien común político62– y Héctor H. Hernández63. La no ajenidad del bien 
común respecto de la persona se explica a partir del carácter de esta como 
fin cui, sin necesidad de hacer de la persona humana el fin de la socie-
dad. Sobre el fin cui dice Lachance, avalado por la autoridad de Tomás 
de Aquino: “[…] designa el sujeto privado de la bondad del fin y que, 
cuando lo alcanza, se convierte en beneficiario de sus enriquecimientos. 
Va de suyo que no puede haber finalidad sin que haya un sujeto al que 
conviene un bien cualquiera. El bien es fin y el sujeto que sufre su atrac-
ción se ordena a él. De modo que no es él quien es el fin, sino el objeto 
que lo atrae. Él quiere para sí el objeto que le conviene, pero la causa, el 
motivo por el cual lo quiere para sí reside en la bondad encarnada en el 
objeto” (subrayado original)64. 

V. COLOFÓN

Consideramos cumplido el propósito de la investigación que ha de
sembocado en el precedente texto. Como se ha dicho al comienzo, tal 
objetivo consiste en esbozar las grandes líneas de la relación entre bien 
común político y bien particular en el Aquinate; mostrar la inviabilidad de 
formular una definición tomista del bien común político según el planteo 
liberal-individualista del conjunto de condiciones para la perfección de 
la persona; y, en particular, detectar las no infrecuentes apariciones de 
esta fórmula y de sus antecedentes en el seno de la doctrina de filósofos y 
teólogos tomistas de la primera mitad del siglo XX –a pesar de que dicha 
fórmula suele creerse asociada a pronunciamientos confesionales de la 
segunda mitad del siglo–.

59PHILIPPE, 1938, 40-42.
60L’humanisme politique de S. Thomas d’Aquin, París-Ottawa, Sirey- Éd. du Lévrier, 1965 

(edición original de 1939). Hay traducción castellana de EUNSA, por Juan Cruz Cruz (2001).
61SOAJE RAMOS, 1958, 42-44.
62QUINTAS, 1988, 174 y ss.
63HERNÁNDEZ, 101 y 102.
64LACHANCE, 1965, 321 y ss.



Ius Publicum Nº 55 (2025)32

VI. REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

I. DOCTRINA

ALVIRA, Tomás y otros (1982): Metafísica. Pamplona. EUNSA.
AQUIN, Saint Thomas d’ (1932): Somme Théologique. Edición de la Revue des 

Jeunes: La Justice, tome premier, 2ª.-2ae. Questions 57-62. Traduction M. S. 
Gillet. Notes et Appendices J. Th. Delos. Paris-Tournai-Rome. Desclée et cie.

AQUINO, Tomás de (1980): In III Sententiarum. Stuttgart. Frommann-Holzboog, 
1980 Aquino, Tomás. Contra impugnantes Dei cultum et religionem. Stuttgart. 
Frommann-Holzboog.

AQUINO, Tomás (1954): De regimine principum ad regem Cypri. R. Spiazzi ed. 
En Opuscula Philosophica. Turín. Marietti. 

AQUINO, Tomás (1951): In libros Politicorum Aristotelis Expositio. Roma. Marietti.
AQUINO, Tomás (1980): Quodlibetal. Stuttgart. Frommann-Holzboog.
AQUINO, Tomás (1968): Summa Contra Gentiles. Madrid, BAC.
AQUINO, Tomás (1894): Summa Theologiae. Roma. Forzani.
C.S.J.N. Sentencia “Spota” (1978): En Fallos (300:836).
CARDONA, Carlos (1966): La metafísica del bien común. Madrid. Rialp. 
CASAUBON, Juan A. (1974/1975): “Estudio crítico sobre lógica del ser y lógica 

del deber ser en la teoría egológica”, Ethos 2/3.
CASTAÑO, Sergio R. (2024-2). “Iglesia y comunidad política en Tomás de Aquino: 

el eje de la conformación de la doctrina católica definitiva”, Espíritu n° 168.
CASTAÑO, Sergio (2005): “La politicidad natural como clave de interpretación de 

la historia de la filosofía política”. En El derecho natural en la realidad social y 
jurídica, Sergio R. Castaño – Eduardo Soto Kloss (editores). Santiago de Chile. 
Academia de Derecho UST, 277-307.

CASTAÑO, Sergio (2020). Dios y la Ciudad. Estudios de Teología Política. Tucumán. 
UNSTA.

CATHREIN, Viktor (1927): Philosophia Moralis. Friburgo de Brisgovia. Herder.
Crítica de la concepción de Maritain sobre la persona humana, Éfeta, Buenos 

Aires, 1994). 
FINNIS, John (1980): Natural Law and Natural Rights. Oxford. O.U.P.
GARRIGOU-LAGRANGE, Réginald (1949): “La subordination de l’état à la perfection 

de la personne humaine selon S. Thomas”. Doctor Communis 2-3, p.146-159.
GONELLA, Guido (1959): La nozione di bene comune. Milán. Giuffrè. 
HEGEL, Georg W. F. (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts. Frankfurt, 

Suhrkamp.
HERNÁNDEZ, Héctor H. (2000): Valor y Derecho. Buenos Aires. Abeledo-Perrot.
KANT, Immanuel (1983): Rechtslehre. En Werke in zehn Bänden. Darmstadt. 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
KONINCK, Charles de (1949): De la primauté du bien commun contre les person-

nalistes. Québec-Montréal. U. Laval-Éditions Fides.
	 La filosofía del derecho del mundo occidental en la versión castellana de M. 

de la Cueva, México, UNAM, 1983.
LACHANCE, Louis (1979): El derecho y los derechos del hombre. Trad. A. E. 

Pérez-Luño. Rialp. Madrid.



La naturaleza del bien común político en santo Tomás de Aquino… 33

LACHANCE, Louis (1965): L’humanisme politique de S. Thomas d’Aquin. París-
Ottawa, Sirey- Éd. du Lévrier.

LOCKE, John (1980): Second Treatise on Government. Edición de C. B. Macpherson. 
Indianapolis. Hackett.

MARITAIN, Jacques (1968): La persona y el bien común. Trad. L. de Sesma. Buenos 
Aires. Club de Lectores.

MEINVIELLE, Julio (1950): “El problema de la persona y la Ciudad”. En Actas del 
I Congreso Nacional de Filosofía. Mendoza, t. III, pp. 1898-1907.

MILLÁN-PUELLES, Antonio. “Bien común”. En Gran Enciclopedia Rialp. Madrid. 
Rialp, t. 4, p. 229-230.

PHILIPPE, Pierre (1938): Le rôle de l’amitié dans la vie chrétienne selon S. Thomas 
d’Aquin. Roma, Angelicum.

QUINTAS, Avelino M. (1988): Analisi del bene comune. Roma. Bulzoni.
RAMÍREZ, Santiago (1956). Pueblo y gobernantes al servicio del bien común. 

Madrid. Euramérica.
RÉGNON, Th. de (1886): De la métaphysique des causes d’après S. Thomas et 

Albert le Grand. París. Retaux-Bray.
ROUSSEAU, Jean-Jacques (1964): Discours sur l’origine et les fondements de 

l’inégalité parmi les hommes. En Oeuvres Complètes. París. Éd. de la Pléiade, 
t. III (Écrits politiques).

SAMPAY, Arturo E. (1951): Introducción a la teoría del Estado. Buenos Aires. Politéia. 
SCHWALM, Marie-Benoît. Lecons de Philosophie Sociale. París. Bloud et cie., 

p. 1910-11.
SOAJE RAMOS, Guido (1985): “El bien común en el Aquinate: ocho tesis”. 

Comunicación a la Semana Tomista de 1985. Pro manuscripto.
SOAJE RAMOS, Guido (2005): “Sobre la politicidad del derecho”. En El derecho 

natural en la realidad social y jurídica, Sergio Castaño – Eduardo Soto Kloss, 
(editores). Santiago de Chile. Academia de Derecho UST, p. 15-45.

TISCHLEDER, Peter (1923): Ursprung und Träger der Staatsgewalt nach der Lehre 
des hl. Tomas von Aquin und seiner Schule. Gladbach. Volksvereins.

VERDROSS, Alfred (1975): “Begriff und Bedeutung des bonum commune”. En Studi 
Tomistici, II: San Tommaso e la filosofía del diritto oggi. Giovanni Ambrosetti 
ed. Pontificia Accademia di S. Tommaso. Città Nuova Editrice, p. 239-257

WIDOW, José L. (2004): La naturaleza política de la moral. Santiago de Chile. RIL.


