FILOSOFIA DEL DERECHO Recibido: 9.10.25/ Aprobado: 10.11.25

LA NATURALEZA DEL BIEN COMUN POLI’TI,CO
EN SANTO TOMAS DE AQUINO'Y LA APARICION DE
UNA ERRONEA FORMULACION CONTEMPORANEA

THE NATURE OF THE POLITICAL COMMON
GOOD IN SAINT THOMAS AQUINAS AND THE
EMERGENCE OF AN ERRONEOUS CONTEMPORARY
FORMULATION

Sergio Raul Castano*

RESUMEN: El objeto del presente articulo es esbozar las grandes lineas de
la relacién entre bien comuin politico y bien particular en el Aquinate; mostrar la
inviabilidad de formular una definicién del bien comun politico en santo Tomas
segln el planteo liberal-individualista del conjunto de condiciones para la perfec-
cion de la persona; y, por Gltimo, detectar algunas apariciones de esta formula y
de sus antecedentes en el seno de la doctrina de fil6sofos y te6logos tomistas de
la primera mitad del siglo XX.

Palabras clave: Tomds de Aquino, bien comn politico, liberalismo, tomismo.

ABSTRACT: The purpose of this article is to outline the broad lines of the
relationship between political common good and particular good in Aquinas; to
show the impossibility of formulating a definition of political common good in St.
Thomas according to the liberal-individualistic approach to the set of conditions
for the perfection of the person; and, finally, to detect some appearances of this
formula and its antecedents in the doctrine of the liberal-individualistic approach
to the set of conditions for the perfection of the person. Thomas according to the
liberal-individualist approach to the set of conditions for the perfection of the
person; and, finally, to detect some appearances of this formula and its antece-
dents within the doctrine of Thomist philosophers and theologians of the first half
of the 20th century.

Keywords: Thomas Aquinas, political common good, liberalism, Thomism.

*Investigador Principal del CONICET. Profesor titular de Teoria del Estado (U. N. del
Comahue). Director del Centro de Estudios Politicos (UNSTA).
Correo electrénico: sergioraulcastano@gmail.com

lus Publicum N° 55 (2025) 9-33 9



I. INTRODUCCION

En este articulo' nos proponemos plantear las directrices fundamentales
de la doctrina de Tomas de Aquino respecto del bien comun politico,
asi como rastrear los antecedentes filoséficos de algunas formulaciones
sedicentemente tomistas que —contra lo que se suele pensar— ya habian
cundido en la primera mitad del siglo XX, tales como aquella que las
resume de alguna manera a todas; segun esta, el bien comun politico seria
el conjunto de condiciones para la perfeccion de la persona.

[I. LOS PRINCIPIOS FUNDAMENTALES DEL AQUINATE
2.1. COMMUNITAS PRINCIPALISSIMA

En el Proemio al Comentario a la Politica de Aristoteles, denso y fértil
como aquel que encabeza el Comentario a la Ftica Nicomaquea, santo
Tomas constata que la razén debe disponer no solo de las cosas de las
que el hombre usa, sino que también debe ordenar a los hombres mismos,
debido a que estos se rigen racionalmente. Esta tltima ordenacion se opera
mediante la reunion de una multiplicidad humana en una comunidad.
Ahora bien, las comunidades humanas difieren entre si por su grado y
por el orden que las informa. Pero existe una comunidad abocada a la
consecucion de un fin en cuya participacion el hombre logra la suficien-
cia de vida: esta comunidad -remata el Aquinate- es la mas perfecta
(perfectissima). De todas las cosas que puede el hombre constituir con su
razon, la comunidad politica es la principalisima, y a ella se refieren (es
decir, se ordenan) todas las demds comunidades. Por ello, si la ciencia
politica es la mds importante de todas las ciencias practicas, prosigue el
Aquinate, es porque su objeto es el mds noble, y el fin involucrado en su
consideracion es el supremo y arquitecténico. Tal fin constituye el bien
altimo y mas perfecto entre las cosas operadas por los hombres: el bien
comdin politico. Este bien maximamente compuesto es perfecto, es el todo
y es el fin de sus partes?.

En este texto santo Tomas no ha hecho sino aplicar el principio de que
“la razén formal de todas las cosas que se ordenan a un fin se toma de
ese fin”3. Siendo la sociedad una realidad dotada de unidad y que existe

'Que reproduce la conferencia inaugural pronunciada en el congreso tomista internacional
celebrado por la UNSTA en Tucuman durante los dias 9 al 13 de septiembre de 2024. Se ha
conservado parcialmente el estilo oral de dicha disertacion.

2In libros Politicorum Aristotelis Expositio, Marietti, Roma, 1951, Proemium.

3Summa Theologiae, ll-llae., 47, 11 c (se utiliza la edicién “altera Romana”, Forzani,
Roma, 1894). Nos hallamos ante una cita tomada a titulo de mero ejemplo de un principio
fontal del tomismo: la especificacion de las realidades practicas a partir del fin.

10 lus Publicum N° 55 (2025)



constitutivamente por y para un fin, luego serd el fin el que determine
ontoldgica y nominalmente las diversas especies de sociedad. Asi pues,
el nombre de cada especie de sociedad se tomard del fin especificante.
Luego, por un lado, serd sociedad politica aquella que se ordena a un fin
politico; pero, al mismo tiempo, serd comunidad principalisima aquella
que se ordene a un fin principalisimo. Por lo dicho, para aquilatar el valor
de la vida politica se hace necesario considerar la naturaleza y el rango
del bien comun politico.

2.2. SUPRAORDENACION DEL BIEN COMUN POLITICO EN EL PLANO
NATURAL

Debido a que toda causa tiene razén de principio, luego de toda causa
se sigue un orden. Los 6rdenes, entonces, se multiplican segin la multi-
plicidad de causas. Pero la causa superior no se contiene bajo la inferior,
sino que contiene a esta. Ejemplo de ello —para santo Tomas— lo brinda
la pluralidad de 6rdenes sociales que se contienen bajo el orden total de
la comunidad politica: pues del padre depende el orden familiar, que se
contiene bajo el orden municipal, el que depende del gobernador de la
ciudad, y este a su vez se contiene bajo el orden imperado por el rey, en
virtud del cual todo el reino se ordena*.

2.3. EL BIEN COMUN ES COMUN POR LA CAUSACION, NO COMO
BIEN ABSTRACTO O GENERICO (BIEN POR LA PREDICACION)

En el tomismo la nota de comdn que se atribuye al fin de la sociedad
politica consiste en ser comdn por la causacion®. Se trata, concretamente,
de una causa que atrae por modo de fin y que produce efectos en todo
miembro de la comunidad de la que es causa. El bien natural perfecto (v.gr.,
politico) convoca y perfecciona como un fin que no por comin deviene
ajeno. Tampoco es un universal légico sino, precisamente, aquello que
extiende su causalidad mas alla de un solo individuo gracias a su valiosi-
dad intrinseca y a su riqueza perfectiva: por ello el bien comin es causa

4“1...] a qualibet causa derivatur aliquis ordo in suos effectus: cum quaelibet causa habet
rationem principii. Et ideo secundum multiplicationem causarum multiplicantur et ordines
[...] Unde causa superior non continetur sub ordine causae inferioris, sed e converso. Cuius
exemplum apparet in rebus humanis: nam ex patrefamilias dependet ordo domus, qui continetur
sub ordine civitatis, qui procedit a civitatis rectore, cum et hic contineatur sub ordine regis, a
quo totum regnum ordinatur” S. Th, 1, 105, 6 c. Cfr. en el mismo sentido 106, 3 c. Debido a
la relevancia de las tesis y principios involucrados en algunas de las afirmaciones que siguen,
optamos en ciertos casos por transcribir los textos directamente en latin, no medidndolos por
la traduccion.

>Acerca de la distincion entre general por la causacién o por la predicacion cfr. S. Th.,
ll-llae., 58, 6 c.

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 11



del bien particular®. En efecto, hay comunidad de causacién si lo comdn
es mas perfecto que lo particular; en el plano de la causalidad final esto
equivale a mayor plenitud de bien”.

Tal bien comdn ostenta en el tomismo la nota de cabal primacia en
los bienes particulares, ya sean estos familiares o individuales®. Y asi, en
la misma linea, a todo miembro de la comunidad que interactia con otro
le cabe un doble titulo de mérito o demérito, por cuanto, ademds del bien
o del mal que acarrea al bien particular del otro, su conducta redunda
positiva o negativamente en el bien de la comunidad —que se distingue
del bien de los particulares involucrados’-.

De alli que el bien comdn politico sea un fin al que el Aquinate, con
palabras de Aristételes, compara hiperbélicamente con el Lucero de la
manana'®.

Luego, para Tomas de Aquino hay —por esta razén— una causa (final)
que convoca a la sociedad politica, “comunidad principalisima”, porque
el fin politico es mas perfecto que los fines infrapoliticos.

2.4. PRIMACIA DEL BIEN COMUN POLITICO SOBRE EL BIEN COMUN
FAMILIAR Y SOBRE EL BIEN INDIVIDUAL

Asi pues, constituye un principio de santo Tomas que el bien particular se
ordena al bien comdn. Por lo mismo, el bien del individuo y de la familia
miden su valor por su proporcién con el bien comidn''; luego, “es impo-
sible que un hombre sea bueno si su conducta disuena de las exigencias

®Tomds de Aquino, Summa Theologiae, I-llae., 90, 2 ad 2; y también ibid., Il-llae., 47,
10 ad 2: “quien busca el bien comdn de la multitud en consecuencia busca también su bien
propio, por dos razones: en primer lugar, en efecto, porque el bien propio no puede existir
sin el bien comun, sea de la familia, de la ciudad o del reino...”.

’Acerca de este tema en el Aquinate cfr., entre muchos otros pasos, Summa Theologiae,

I-llae., 90, 2 c.: “[...].porque toda parte se ordena al todo como lo imperfecto a lo perfecto, el
individuo es parte de la comunidad perfecta [...] la comunidad perfecta es la ciudad, como dice
el Filésofo en el libro | de la Politica”;,; ibid., ll-llae., 58, 9 ad 3um: “el bien comun es el fin de

las personas singulares existentes en la comunidad, como el bien del todo es fin de cualquiera
de sus partes”; “segun esta natural inclinacion [la de la parte a arriesgarse por la supervivencia
del todo] y segun la virtud politica el ciudadano se expone al peligro de muerte por el bien
comun” (Quodlibetal 1, c. 4, a. 3 c.; edicioén Busa, Frommann-Holzboog, Stuttgart, 1980).

8Summa Theologiae, I-llae., 90, 3 ad 3: “[...] como el bien de un hombre no es el Gltimo
fin, sino que se ordena al bien comdn, asi también el bien de una familia se ordena al bien
de una ciudad, que es la comunidad perfecta”.

9Summa Theologiae, I-llae., 21,3 ¢, ad 1y ad 3.

9Summa Theologiae, I-llae., 47,12 ¢; 61, 1; I-llae., 60, 3; 113, 1.

1S, Th., I-llae., 19, 10 c.: Non est autem recta voluntas alicujus hominis volentis aliquod
bonum particulare, nisi referat illud in bonum commune, sicut in finem; cum etiam naturalis
appetitus cujuslibet partis ordinetur in bonum commune totius: ex fine autem sumitur quasi
formalis ratio volendi illud, quod ad finem ordinatur.

12 lus Publicum N° 55 (2025)



del bien comidn”'2.Y, asimismo, de la misma manera que el bien de un
individuo no es dltimo fin, tampoco lo es el bien de una familia, sino que
esta se ordena al fin de la comunidad perfecta: la comunidad politica'3.
El bien comdn, causa por antonomasia de la comunidad perfecta, es el
primer principio de legitimidad politica y juridica. Asi, de alli se sigue,
por ejemplo, que problemas graves y complejos, como el de la pena de
muerte, se dirimirdn a partir de las exigencias del bien comdn politico'.

Es posible confundir la cuestién que nos ocupa con planteos de este
tipo: ;no es acaso mejor la persona, que es —entitativamente— substancia,
que la sociedad, que es accidente? Se trata de un falso planteo, pues el
ente y el bien se expanden en sentido inverso. La persona (substancia, y
substancia espiritual) no es, entitativamente, inferior a la sociedad (ente real,
mas accidental). Pero en el plano de la bondad, que comporta perfeccion
fundada en actualidad, la relacion es opuesta. En efecto: la perfeccién
substancial del individuo humano, su peculiar dignidad inicial, es, por su
acto substancial, una perfectio prima inferior a la perfeccion que se da en
la linea de los accidentes, en tanto actos sobreanadidos al acto substan-
cial, y que constituyen una perfectio secunda. Por ello la substancia es
ens simpliciter, pero bonun secundum quid; mientras que el accidente es
ens secundum quid (en cierto sentido, o relativo), pero bonum simpliciter
(bien acabado)'>. De hecho, las virtudes, o la misma gracia de Dios, son
accidentes. ;Qué nos dice esto respecto de la relacién individuo/ sociedad?
Por lo pronto, que es en la sociedad donde el individuo podra actualizar
sus potencialidades mds altas, las espirituales, perfeccionando su volun-
tad con la justicia y la pietas, y su inteligencia con ingentes bienes de
conocimiento, todos estos bienes se ponen al alcance de los individuos
en las relaciones sociales y por las relaciones sociales, que les permiten
participar del patrimonio perfectivo comdn.

En santo Tomas el individuo se ordena a la comunidad politica como
lo imperfecto a lo perfecto'®. De alli que, desde un punto de vista préctico,

125 Th., I-llae., 92, 1 ad 3.

13S. Th., I-llae., 90, 3 ad 3. Sicut homo est pars domus, ita domus est pars civitatis; civitas
autem est communitas perfecta, ut dicitur in | Politicorum; et ideo sicut bonum unius hominis
non est ultimus finis, sed ad commune bonum ordinatur: ita etiam bonum unius domus ordinatur
ad bonum unius civitatis, quae est communitas perfecta.

4. Th., I-llae, 96, 4; S. Th., ll-llae., 64, 2 c.: [...]| omnis autem pars ordinatur ad totum,
ut imperfectum ad perfectum, et ideo omnis pars naturaliter est propter totum [...] quaelibet
autem persona singularis comparatur ad totam communitatem, sicut pars ad totum; et ideo
si aliquis homo sit periculosus communitati, et corruptivus ipsius proter aliquod peccatum,
laudabiliter, et salubriter occiditur, ut bonum commune conservetur. Notese que la razén de
la ejecucién del culpable gira en torno del principio de legitima defensa de la comunidad,
asumido integral y latamente, en sus multiples posibles dimensiones.

156.Th., la.,, 5, 1 ad 1.

16S. Th., I-llae., 90, 2, c.: omnis pars ordin[ajtur ad totum sicut imperfectum ad perfectum;
unus autem homo est pars communitatis perfectae [...] perfecta enim communitas civitas est,
ut dicitur in I. Polit.

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 13



el individuo —precisivamente: el bien del individuo— sea parte del bien del
todo —precisivamente: del bien comdn-".

2.5. LA PERSONA SE ORDENA AL BIEN COMUN POLITICO

La ordenacién que sostiene el Aquinate no significa que “el hombre se
ordene a la comunidad politica con todo su ser y con todo lo que es
suyo”18, ya que el hombre, ademds de ciudadano, es miembro de una
familia y, ante todo, hijo de Dios. Solo significa que en el plano munda-
nal —y sin que ello comporte detrimento ni para los preciosos y legitimos
fueros de los grupos infrapoliticos, en particular de las familias, ni para
la dignidad de la persona humana- el bien comtn politico es superior
al bien del individuo y al bien comdn de la familia. Y estos, como se ha
dicho, son causados por el bien comun politico, en la linea de la causa
formal y final'®.

En ese principio fundamental la doctrina politica de santo Tomas no
es pasible de ser puesta en duda, pues sus tesis son taxativas. El bien
particular se ordena al bien comin como a su fin; de allf que, reitera con
Aristételes, el bien comdn sea mds divino que el de un solo hombre?°. Por
todo ello —afirma textualmente el Angélico al tratar los fundamentos del
orden juridico-politico— “el bien comun es el fin de las personas singulares
que viven en la comunidad”?'.

En sintesis, y en los términos de la cldsica expresion de Charles de
Koninck, el bien comdn politico, el mejor bien de cada individuo, enten-
dido como es el mas valioso de los bienes constituidos por la praxis del
hombre. No otra tesis habia ya formulado el Aquinate en la Suma: “el bien
de la republica es el principal entre los bienes humanos”?2.

7Para el bien comun politico como un todo (potestativo) en Tomds de Aquino cfr. Santiago
Ramirez, Pueblo y gobernantes al servicio del bien comdn, Euramérica, Madrid, 1956, 46-48.

18S. Th., I-llae., 21, 4 ad 3: Homo non ordinatur ad communitatem politicam secundum
se totum, et secundum omnia sua. Este texto, que ha dado lugar a interpretaciones antojadizas,
tiene un exégeta magistral en Julio Meinvielle (cfr. “El problema de la persona y la Ciudad”,
en Actas del | Congreso Nacional de Filosofia, Mendoza, 1950, t. lll, 1898-1907, reproducido
como apéndice en la 2% ed. de Critica de la concepcion de Maritain sobre la persona humana,
Efeta, Buenos Aires, 1994).

196, Th., I-llae., 90, 2 ad 2.

20Cfr. Summa Contra Gentiles, L. 111, c. 17 (ed. BAC, Madrid, 1968): Bonum particulare
ordinatur in bonum commune sicut in finem: esse enim partis est propter esse totius; unde et
“bonum gentis est divinius quam bonum unius hominis”.

21S. Th., ll-llae., 58, 9 ad 3. Alli se expresa significativamente que la justicia general, que
ordena los actos al bien comun politico, se puede extender mds a las pasiones interiores que a
la justicia particular: ella puede imperar actos de todas las virtudes: por eso es virtud general,
como la caridad en el plano sobrenatural.

22KONICK, 1949.

14 lus Publicum N° 55 (2025)



2.6. SOCIEDAD POLITICA Y BIEN COMUN POLITICO

La sociedad, para el Aquinate, no es sino la “unién de hombres con el
fin de obrar y perfeccionar un fin Gnico en comdn (adunatio hominum
ad aliquid unum communiter agendum [in alio loco: perficiendum])”?3.
Luego, cada vez que el Aquinate se refiera a una sociedad (o comunidad)
humana estara significando un todo de orden abocado a la consecucién
de un bien comun, formalmente propio y constitutivo de esa comunidad;
y cada vez que se refiera a la comunidad politica, mentara una comunidad
aunada en virtud de un bien comin maximamente valioso en el orden
de la praxis natural.

2.7. LA ORDENACION DEL BIEN COMUN POLITICO AL BIEN COMUN
SOBRENATURAL

Es propio de toda ley inducir a los stbditos a su virtud, y por esta los
hombres se hacen buenos. El principio es, también aqui, explicitamente
aristotélico: la ley dirige los actos al bien comdn, y por los actos el hombre
adquiere o conserva o se dispone a la virtud. Por ello los legisladores,
cita santo Tomds a Aristételes, hacen buenos a los hombres por medio de
los habitos (Etica, 11). Ahora bien, si la ley tiene como efecto hacer a los
hombres buenos, tratandose de la norma humano-positiva vigente en un
régimen politico determinado, la perfeccién que podra inducir a alcanzar
en los sdbditos solo serd una perfeccién acabada (simpliciter) en el caso
de la norma que se ordena al bien comun politico “regulado por la justi-
cia divina (bonum commune secundum iustitiam divinam regulatum)”, es
decir, en el que la justicia politica se alinea con la ley del Evangelio. Para
el Aquinate no hay duda al respecto: ese es “el verdadero bien (verum
bonum)” al que debe tender la ley. Ademds, la adecuacién de los actos
a una norma cuyo fin a su vez no se ordena al fin dltimo del hombre no
causara sino una perfeccién secundum quid, categoriza el Aquinate —es
decir: parcial y limitada, en tanto relativa a un régimen politico divorciado
del plano sobrenatural (repugnans iustitiae divinae)**~. En efecto, la gracia
no deroga la naturaleza: de hecho, el bien sobrenatural no deroga el bien
comdn politico. Pero si lo bonifica, plenificandolo.

Esta es la respuesta tomista a la idea de una “primacia de la persona”
—justificada en la primacia de los valores cristianos— sobre el bien comtn
politico. Volveremos mas abajo acerca del tema.

2Contra impugnantes Dei cultum et religionem, 2, 2 c (ed. Busa, Frommann-Holzboog,
Stuttgart, 1980).
24S.Th., I-llae. 92, 1 c y ad Tum.

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 15



[1I. SOBRE UNA CONCEPCION DEL BIEN COMUN POLITICO
FALSAMENTE ATRIBUIDA A SANTO TOMAS: ALGUNOS
ANTECEDENTES EN EL AMBITO DE LA DOCTRINA POLITICA
CATOLICA DE LA PRIMERA MITAD DEL SIGLO XX

3.1. ANTE TODO, UN PLANTEO GENERAL: EL FIN
DE LA COMUNIDAD POLITICA IDENTIFICADO CON LOS BIENES
DE LAS FAMILIAS Y DE LOS INDIVIDUOS?

3.1.1. La yuxtaposicién o sumatoria de los bienes particulares

Examinemos la posibilidad de que el primer principio del todo politico
pueda ser reducido a una pluralidad de fines, o al conjunto de los fines de
las partes —aunque sean interdependientes—. Ese seria el caso si la causa
final del Estado se redujese a los bienes individuales y grupales; o, lo que
es materialmente lo mismo, si el bien comun consistiese en la sumatoria
de los bienes particulares de individuos y familias.

Cada uno de los bienes comunes correspondientes a las sociedades
infrapoliticas como la familia, o los bienes de los individuos, es especi-
ficamente inferior al bien comdn politico. Y su reunion total no alteraria
cualitativamente su cardcter infrapolitico. Por tanto se plantean ciertas
dificultades. Por un lado, el fin que atina y unifica no seria alli uno ni
unificante, porque no seria causalmente comdn y apareceria como for-
malmente mdltiple. Por otro, no existirfa un fin distintivamente politico,
superior a los bienes grupales e individuales de las partes. Ambas dificul-
tades comprometen la especificidad y la naturaleza de la realidad politica,
y son solidarias, en cuanto ponen en tela de juicio la supraordenacion y
la causacion del fin propio de la comunidad politica. Aqui, en lugar de
una adunatio hominum ad aliquid unum communiter agendum tendriamos
una adunatio hominum (per accidens) ad aliquia plura separatim agenda.

Porque es necesario recordar que la nota de comin que se atribuye
al fin de la sociedad politica consiste en ser comdn por la causacion; y
que hay comunidad de causacién si lo comin es mas perfecto que lo
particular; en la causalidad final esto comporta mayor plenitud de bien.
Luego, si el fin politico no fuera més perfecto que los fines infrapoliticos,
no habria causa final para la sociedad politica.

Asi pues, la comunidad politica no es la suma de las comunidades
menores. Para que exista la comunidad politica debe existir —con prioridad
ontolégica— una causa final especifica, es decir un bien que sea comun
por la causacion y constituya la causa propia del grupo politico.

25CASTANO, 2020.

16 lus Publicum N° 55 (2025)



Pero se podria pensar en que el fin de la agrupacion consistiera en el
valor —-no comun, pero si colectivo de la seguridad, tal como lo plantean
Hobbes y el liberalismo-.

3.1.2. El bien politico reducido al valor seguridad de individuos y grupos

Ahora bien, tampoco un bien comtn politico reducido no a la simple
sumatoria de los bienes particulares sino a la seguridad de esos bienes
particulares, a la coaccion organizada, puede ser causa de la comunidad
politica, porque en ese supuesto la seguridad seria instrumento de los
grupos menores. La causa instrumental, en tanto instrumental, no ejerce
causacion por su propia virtud, sino que solo actda movida por la causa
principal y a ella estd ordenada?®. En la causalidad instrumental se pro-
duce una sola accion, efectuada por la causa principal por medio del
instrumento?’. Luego, si la comunidad politica y su fin fueran instrumentos
de las familias y de los individuos, entonces las Gnicas auténticas causas
finales lo serian los fines de los grupos menores y de los individuos —a
cuyo servicio se hallarfa el instrumento Gtil de lo politico—.

Ante todo, semejante posicién colisiona con el principio tomista y re-
alista de la politicidad natural. Porque para esa tradicion la nota de natural
referida a la vida politica implica el hallarse primariamente abocada a la
consecucion de un orden especifico de bienes exigidos por la naturaleza
humana, y no a la evitacién de dafnos o al subsanamiento de defectos?®.
Ahora bien, si tal fuera el estatuto ontolégico de la comunidad perfecta
(completa), la vida politica no resolveria su sentido y su valiosidad en
un fin peraltado (ultimum et perfectum bonum in rebus humanis —obvia-
mente no utile sino honestum—, el que convoca consiguientemente a la
communitas principalissima®?), un fin peraltado que no estd al alcance de
los grupos infrapoliticos y de los individuos obrando aisladamente —fin
comun coronado por el cultivo del saber, la transmision de un talante
comunitario histérico, la practica de la vida justa (ante todo ordenada al
bien comdn por la justicia legal) y de la pietas3°-.

26Cfr. S. Th., lllae., 64, 5 c: [...] instrumentum, non agit secundum propriam formam aut
virtutem, sed secundum virtutem ejus a quo movetur |[...].

27Cfr. S. Th., Illae., 19, 1 ad 2: Actio instrumenti, in quantum est instrumentum, non est
alia ab actione principalis agentis. Para todo este tema vide Th. de Régnon, De la métaphysique
des causes d’apres S. Thomas et Albert le Grand, Retaux-Bray, Paris, 1886, 542 y ss.

28Acerca del concepto aristotélico de politicidad natural cfr. S. R. Castano, “La politicidad
natural como clave de interpretacién de la historia de la filosofia politica”, en Sergio R. Castafo
— Eduardo Soto Kloss (editores). El derecho natural en la realidad social y juridica, Academia
de Derecho UST, Santiago de Chile, 2005, 277-307.

29Como se ha visto, asi los califica Tomds de Aquino en In octo libros Politicorum Expositio,
Prooemium, n° 7.

30Se halla una paradigmatica exposicién del sentido tomista de la politicidad natural, en
intrinseca vinculacién con el valor del bien comdn politico, en Peter Tischleder, Ursprung und

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 17



Por el contrario, las implicaciones de postular a los fines infrapoliticos
como supremos lleva a su vez a explicar la vida politica como justificada
por la necesidad de la accién de un poder que socorra a esos individuos
en sus desfallecimientos vy, last but not least, que les impida colisionar
y hacerse dano entre si. Es decir, de un poder que instaure la seguridad,
ante todo fisica, y que colabore subsidiariamente en la obtencién de los
fines de individuos y grupos. Por el contrario, la aceptacion de la natural
politicidad implica la aceptacién de que la vida politica es un bonum
honestum, un bien simpliciter, y no un remedio de males, a la manera
en que paradigmaticamente lo plante6é Rousseau: se sufre la vida politica
como quien sufre se le ampute un brazo para no morir de gangrena3'.
Esto equivale, por un lado, a la imposibilidad de resolver el fin politico
en el socorro circunstancial a otros grupos (de alli que el principio de
subsidiariedad mismo se desvirtde si se lo divorcia del de la primacia del
bien comdn, Ilamado también “principio de totalidad”). Asi como también,
por otro lado, la afirmacién de la natural politicidad impide explicar la
presencia de lo politico a partir de insuficiencias humanas contingentes
—o de un avatar histérico, como lo seria el pecado original, entendido en
clave ortodoxa o heterodoxa, pero siempre con el sentido de introductor
del mal ético-juridico en el mundo-32.

Pero, ademds —y es lo que interesa aqui mas sistemdtica y formalmente-,
en este supuesto el fin de la operacion de la comunidad politica se reduciria
a un bien “comdn” que en realidad ya no seria propiamente tal (comdn y
supraordenado), sino un repositorio de bienes con razén de Utiles, es decir,
de medios, necesarios para el cumplimiento del fin del individuo (de cada
individuo). Por ello, la causa final resultante de tal entidad colectiva no seria
una causa final que aunase y fundase una sociedad autarquica —porque
habria tantas causas finales cuantos individuos—; y todos los bienes de las
sociedades en las que el hombre se integra (desde el bien politico hasta el
familiar) serian medios Gtiles insertos en el despliegue operativo de cada
individuo persiguiendo su finalidad individual. Y, nuevamente, nétese: el
bien comdn politico tendria inferior rango axiolégico al bien particular,
por cuanto no seria sino instrumento del bien particular (en tanto bien
atil). No seria, entonces, estrictamente, un bien comun participable, sino
un bien colectivo al servicio de los bienes particulares.

En estas posiciones —cuyo modelo lato acabamos de exponer y de cri-
ticar—, el fin dltimo es el fin de la persona; o, en versiones mas familiaristas

Trager der Staatsgewalt nach der Lehre des hl. Tomas von Aquin und seiner Schule, Volksvereins,
Gladbach, 1923, parte I.
31Jean-Jacques Rousseau, Discours sur ['origine et les fondements de I'inégalité parmi les
hommes, en Oeuvres Complétes. Paris. ed. de la Pléiade, 1964, t. Il (Ecrits politiques), 178.
32Para el te6logo Santo Tomds, en efecto, en estado de naturaleza integra la politicidad
natural seguiria plenamente vigente, y por esa razén también habria mando y obediencia (cfr.
S.Th., la., 96, 4). La del Aquinate a este problema es la respuesta de un aristotélico cabal.

18 lus Publicum N° 55 (2025)



—aunque menos consecuentes con su punto de partida, pues este planteo
es individualista—, el fin de la familia. Y cualquier conceptuacion del bien
comin que comparezca en ese escenario teérico sera asimilada a un
medio para el fin individual.

Una semejante capitis demitutio de un bien comun social, que lo
convirtiera en un bien menos valioso que los legitimos bienes particulares
de individuos y familias solo podria caber en el caso de una sociedad “no
permanente” (en la terminologia de santo Tomas), es decir, de una sociedad
adventicia, provisoria, de emergencia, en la que la causacién que ejerce
la propia comunidad por su accién comun: o sea la actio totius, como
la llama el Aquinate?3, estaria abocada a un fin comin acotado, parcial
y subordinado; pero nunca cabria semejante reduccion axioldgica en el
caso de una comunidad permanente y completa (perfecta) en la que se
integran de modo permanente individuos, familias y sectores nacionales.

Y, precisamente, el primer gran jalén y referente paradigmatico de esta
posicion en el plano filoséfico-politico es el fundador doctrinal del libe-
ralismo politico, John Locke?*. Posicidn esta, la de reducir “el plus” de la
vida politica a la coaccion, que serd heredada por el marxismo y su piedra
de toque para la condena de la Politica y del Estado como imperio de la
opresion. Para la linea anticldsica del pensamiento moderno, la Politica
se identifica con el poder, y el poder con la coaccién organizada. Ergo,
la Politica se ve reducida a la coaccién organizada. Asi en el liberalismo
y en el marxismo.

3.2. EL CONJUNTO DE CONDICIONES PARA LA PERFECCION
DE LA PERSONA

Los presupuestos de la formulacién que identifica al bien comdn con el
conjunto de condiciones para la perfeccion de las personas la reconducen
a este, de hecho, a la posicién que se viene criticando.

En primer lugar, si se acepta que el bien comin politico es la causa
final de la comunidad politica, luego no se puede afirmar que la causa es
condicion, pues, como leemos hasta en los manuales mismos, “/a condicién
es el requisito o la disposicion necesaria para el ejercicio de la causalidad:
algo meramente auxiliar, que hace posible o impide la accién de una
causa; la condicién en cuanto tal no posee causalidad. La existencia de
adecuadas condiciones climaticas, por ejemplo, es condicion para que
se desarrolle una prueba deportiva, pero no es su causa”?>. Asimismo, la

33Cfr. In 1l Sententiarum, d. 18, ¢. 1, a. 1, ad 5um (edicién Busa, Frommann-Holzboog,
Stuttgart, 1980).

34LOCKE, 1980, & 85, 88, 94, 120, 124, 127 —y especialmente & 128-.

35Tal la definicién del excelente manual tomista de Tomas Alvira, Lluis Clavell, Tomas
Melendo, Metafisica, Pamplona, EUNSA, 1982, 187 (subr. original).

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 19



concepcion del bien comiin como condicién implica la afirmacién de los
bienes particulares como causas. Respecto de estos el bien comdn repre-
sentaria una suerte de medio o instrumento, mas nunca de fin.

En funcién de lo expresado, puede afirmarse en sintesis: si el bien
comun es condicion para la consecucion del bien particular, entonces,
el bien comdn ni es causa (pues es condicion) ni es final (porque tiene
razén de medio). Y la causa final se identificaria, también aqui, con el
conjunto de los fines particulares.

A pesar de la flagrante oposicion de ese planteo con los principios de
Santo Tomas, en la traduccién mas difundida de la Suma Teoldgica a lengua
vernacula de la primera mitad del siglo XX, J. Th. Delos, su destacado
comentador, amonedard como tomista esa misma caracterizacién. En los
trechos donde el comentador se refiere a la justicia distributiva, primero
se asigna a esta el objeto de dar a cada uno su parte del bien comin, o
sea —dice caracterizando el bien coman—, d’assurer a chacun "ensemble
des “conditions sociales” qui lui permettront de mener une vie pleinement
humaine (subr. orig). Pero luego, sin mas, dicho comentador define el bien
comun politico como ensemble de conditions sociales grace auxquelles
l'individu sera mis en mesure de se développer pleinement. C’est en effet
cet ensemble de conditions sociales qui constitue le Bien Commun. Luego,
en las “Notes Explicatives”, Individu et Société, este comentador intenta
dar razén de su definicién. En primer término, hace suya la insostenible
distincion —por lo pronto, como exégesis del Aquinate— entre el individuo
y la persona, y agrega que a la persona se subordinaria la sociedad. En lo
que sigue, en un contexto en el que no se distingue adecuadamente entre
sociedad y bien comin (i.e., entre la sociedad y el fin de la sociedad),
el comentador pasa luego a recostarse y dar por buena la doctrina que
pretende explicar el bien comun politico tomista reduciéndolo al bien
colectivo y al bien repartido, ya propuesta por otro influyente autor (la
veremos enseguida mds abajo)?°. Asi, con esta famosa traduccién comen-
tada, la infiel e insostenible definicién habia sido echada al ruedo como
auténtica del Aquinate.

3.3. EL BIEN COLECTIVO NO ES UN BIEN COMUN
EN SENTIDO PROPIO

A propdésito de esta cuestion, hacemos importantes puntualizaciones. El
bien comin, en tanto comdn, es participable, no repartible: la perfeccion
que de él dimana no se empequenece por su participacion, mientras que los
bienes materiales se agotan al ser distribuidos. Resulta todo lo contrario en

36Saint Thomas d’Aquin, Somme Théologique, edicién de la Revue des Jeunes: La Justice,
tome premier, 2°.-2ae. Questions 57-62, traduction M. S. Gillet, Notes et Appendices J. Th.
Delos, Desclée et cie., Paris, Tournai, Rome, 1932, 209, 222 y ss. y 242.

20 lus Publicum N° 55 (2025)



el caso del bien participable: la mayor participacién lo acrecienta. Es por
eso que el bien comin consiste en un orden de realidades de naturaleza
espiritual: el conocimiento, la justicia, la amistad social, un talante, un
caracter y un estilo acrisolados a partir de una unidad de destino. Luego,
no se debe confundir el bien participable con el bien colectivo o con el
bien distribuible.

Aclaremos brevemente, en la estela del Aquinate, el concepto de bien
colectivo en este contexto. Mientras que los bienes comunes participables
(bien comun en sentido estricto) pueden ser conocidos y amados por un
sinnimero de personas sin que por ello se aminoren —antes al contrario—;
por su parte los bienes colectivos, al hallarse afectados por la materia-
lidad, solo pueden ser disfrutados por un ndmero limitado de personas
-y su disfrute podria llegar a irrogar desmedro al disfrute de los demas-—.
Ejemplos son los museos, teatros, transportes. Tal la caracterizacién que
ofrece Juan Alfredo Casaubon?’. El gran tomista argentino completa su
clasificacion con los “bienes distribuibles”: vestimentas, dinero, alimen-
tos, pasibles de ser distribuidos: “bienes originariamente ‘comunes’ pero
que se privatizan y dividen al ser distribuidos entre las personas”. Se
trata, agreguemos, de bienes que ostentan razén de medio respecto de
los auténticos fines sociales: una biblioteca, bien colectivo, se ordena al
conocimiento de la verdad; las instalaciones edilicias y los recursos de
las instituciones judiciales se ordenan al imperio de la justicia; un parque
se ordena al esparcimiento y la recreacion.

A pesar de ello, un connotado autor tomista como Marie-Benoit Schwalm
—considerado un verdadero maestro, que ha dejado escuela—, con profusas
citas del Aquinate, sostiene que por esencia el bien comn es distribuible,
y que el individuo y su bien individual —como bien distribuido— es fin
puro y simple de la comunidad politica, su fin en si mismo: el finis cujus
gratia. A este bien distribuido se le agrega el bien de la comunidad en
tanto tal, que no es sino un bien colectivo, o sea: un medio, que el autor
categoriza como finis quo. Ambos bienes constituirian el bien comun: el
bien material —cuantitativamente distribuido— y el conjunto de medios
mediante el cual se lo distribuye. En otra parte, el mismo autor aclara que
el bien comun es formalmente distinto de los bienes particulares; pero,
concluye enseguida sorprendentemente —mezclando el plano practico
con el entitativo—, como la multitud no existe fuera de los individuos,
entonces el bien comin se reparte entre los individuos ;En qué termina
esta pretericién de un fin participable perseguido y logrado por la accién
de la comunidad politica y su reemplazo por: a) un bien de raigambre
material, acopiado y repartido entre los miembros, y b) los medios para
distribuirlo? Pues termina en que el Estado se subordina, como a su fin,
a la conservacién de la propiedad y la libertad individuales (tal como lo

37CASAUBON, 1974-1975, 54.

La naturaleza del bien comtn politico en santo Tomds de Aquino... 21



queria John Locke); lo que asegura la conservacion de la persona humana
seglin su naturaleza —en dos palabras, dice el autor acudiendo a un término
de sugestivas genealogias filoséficas—, a la autonomia personal, o bien de
la personalidad, que es un bien de la especie. Como sea: ese bien de la
especie, bien no causalmente comdn sino comun por la predicacion, se
traduce en concreto, en el plano social, en el bien repartido entre los in-
dividuos: el bien comun se identifica con el bien del que los individuos se
apropian. Asi, en esta difundida version (pretendidamente tomista) del bien
comun, que comparece en una obra publicada en 1910/11, el bien comdn
en tanto tal, como bien supraordenado y participable, ha desaparecido?8.

3.4. BIEN COMUN POLITICO Y BIEN PARTICULAR NO EQUIVALEN
A BIEN PUBLICO Y BIEN PRIVADO

No todo bien particular es privado, en el sentido de exclusivo de quien
lo posee. Los mejores bienes particulares, de los grupos y sobre todo de
los individuos, son participables: asi, la justicia de ese individuo que es
juez; o la sabiduria de otro individuo que es profesor, son bienes de cada
uno de ellos, pero que reflectan perfectivamente sobre la sociedad y sobre
los demas. Y el mejor bien de la persona, en el plano natural, es aquel
bien que no es solo de esa persona individual sino de todas las sociedades
infrapoliticas y de todos los miembros de la republica, y el que ha sido el
bien de los muertos y el que sera el bien de quienes alin no han nacido:
el bien comun politico. Nuevamente: mis mejores bienes particulares son
participables y redundan en provecho de la comunidad y del préjimo: la
justicia de Juan, los conocimientos de Juan, el heroismo de Juan, el pa-
triotismo de Juan, la caridad de Juan, no son de goce exclusivo de Juan,
como si fueran una porcién de torta, o una prenda de vestir: no son bienes
privados de Juan. A su vez, el patrimonio sapiencial, actitudinal, espiritual,
tradicional, ejemplar, de que es portadora la comunidad politica no es /o
publico, en el sentido de lo que “no es de nadie”, o lo que pertenece al
aparato administrativo, policial y politico del Estado. Como ha dicho un
extraordinario fallo de la C.S.J.N. argentina, con una expresién que no se
encuentra en ningdn libro de filosofia o de teologia politicas —y que es
impecable doctrinalmente-: es lo que “es de todos porque es del todo”3°.
Es por ello que el erréneo enfoque de “piblico-privado” distorsiona los
términos del problema de la relacién bien comin-bien particular -y, desde
ya, resulta ajeno al pensamiento del Aquinate—. Ahora bien, vale la pena

38SCHWALM, 1910-1911, t. 1, 17-28; t. I, 421-438.
39Fallos (300:836). Se trata de la sentencia “Spota”, de 1978. El voto sobre el que se
elabor¢ esa sentencia fue del juez Abelardo Rossi, sefialado académico tomista argentino.

22 lus Publicum N° 55 (2025)



sefialar de pasada que es precisamente el andarivel privado/publico aquel
en el que discurre la fundamentacion kantiana del orden politico®C.

No obstante ello, otro connotado escolastico como Viktor Cathrein,
también recurriendo a Aristoteles y a santo Tomas, plantea acerca de tales
categorias el tratamiento del principio axial del orden politico en un manual
que solo hasta 1935 ya contaba con diecisiete ediciones. Tomando los
términos de Ledn XIII, el autor identifica el bien comin con la prosperitas
publica, y esta viene definida como el complexio codicionum requisitarum
ut omnia membra organica societatis omnimodam felicitatem temporalem
et fini ultimo subordinatam directe et per se consequi valeant. En efecto,
precisa el autor por si fuera necesario, el bien comdn es un “mero medio”
para la prosperidad privada, subordinado al bien privado, y regido por
la justicia distributiva, en la medida en que consiste en distribucién de
beneficios, ayuda y auxilio, a los miembros de la sociedad. Como es regla
en estos autores, hay una impugnacién del pensamiento social y politico
liberal no por lo que este tiene de individualista —seria imposible, debido
a la tendencia doctrinal que ostentan— sino por lo que tiene de relativista
y ateo. En esa perspectiva, Cathrein subordina su conjunto de condiciones
al fin Gltimo del hombre. Por momentos se antojaria, como ocurre en esta
[inea de tomistas, de una suerte de agustinismo politico liberal: licuacién
de la entidad y sobre todo del valor de la comunidad politica en si misma
considerada (sobre la base de la capitis deminutio radical de su fin), junto
con un planteo individualista del orden politico. Sea de ello lo que fuere,
en este autor el fin publico, explicitamente, es mero medio para los fines
privados, que son el fin dltimo del orden politico. Y este individualismo
explicito, legitimado por el caracter de fin Gltimo natural de lo privado,
se confirma cuando el autor trata del sacrificio por la patria: es vélido
el sacrificio de un bien privado, si; pero porque tal sacrificio se obla en
aras de otros bienes privados: la justificacién no trasciende del plano del
bien privado*'.

3.5. EL BIEN EN COMUN (BIEN PREDICABLE) EN UN AUTOR
POSTERIOR A 1960

Un ejemplo nitido de deslizamiento entre el auténtico bien social -y
politico— y el bien humano en abstracto lo ofrece la idea de los bienes
“premorales” de John Finnis, un autor posterior al periodo en general
aqui enfocado. Finnis, en su libro Natural Law and Natural Rights, de
1980, puntualiza los distintos sentidos de “bien comin” que él propone.
1) Hay un bien comn, afirma, en cada valor humano participable: vida,

40KANT, 1983, I. Teil, I. Hauptstiick; II. Teil, I. Abschnitt.
41 CATHREIN, 1927, 406-418. Ya por lo menos en la 5% edicién, de 1905, se estampaba
la definicién cuestionada (alli, en 387).

La naturaleza del bien comtn politico en santo Tomds de Aquino... 23



conocimiento, juego, experiencia estética, amistad, religion y libertad en
la racionalidad practica. 2) Hay asimismo un bien comdn en la medida
en que cada uno de esos valores puede ser (concretamente) participado
por distintas personas en inagotables modos e inagotables ocasiones.
3) Mas, por Ultimo, estd el especifico bien comun social y politico: el
conjunto de condiciones que permite a cada miembro de una comunidad
alcanzar sus objetivos o participar de determinado valor humano, todo
esto da razon de la necesidad de reciproca colaboracién con otros. En
las comunidades humanas, este conjunto (o conjunto de conjuntos) de
condiciones puede existir porque hay un “bien comin” en el primero de
los sentidos antedichos, el de los “bienes humanos basicos”42.

Ahora bien, observemos por nuestra parte que esos “bienes basicos”
de la persona humana, comunes a toda persona, no son causas de una
acciéon comun. En efecto, el no considerar su real puesta en obra como
bienes comunes participables producidos por la accion humana conso-
ciada habilita a categorizarlos mas como bienes en comdn (del hombre
en tanto tal) que como auténticos bienes comunes (i.e., fines de una
sociedad)®. Estos estan llamados a ser perseguidos en una circunstancia
histérica particular y a ser participados a partir de una concreta conse-
cucién por parte de un grupo ordenado a esos bienes. Por el contrario,
el plano abstracto de los valores basicos prescinde de su realizacién en
comun por los agentes sociales y, en tal medida, se diferencia del plano
real en el que se hallan los bienes que eficazmente mueven a la voluntad.
Este plano abstracto o genérico expresaria de alguna manera el conteni-
do del bonum in communi humano y resultaria ser un bien que solo es
comun por la predicacion. Se reitera: el bien que origina a una sociedad
determinada es un bonum commune en sentido propio y es comun por la
causacién** —en otros términos, constituye un bien que atrae como fin y
que es realizado como fruto de la colaboracién consociada. Finalmente,
cuando este autor precise su nocién de bien comun socialmente causal
adherira a la férmula del “conjunto de condiciones”.

La razén por la que resulta pertinente incluir la posicién de Finnis en
este trabajo radica en que, ademas de constituir un buen ejemplo de la

42ZFINNIS, 1980, 154-156; vide también 359-360.

43Acertada puntualizacion de la diferencia entre bonum commune y bonum in communi
en Louis Lachance, E/ derecho y los derechos del hombre, trad. A. E. Pérez-Lufio, Rialp, Madrid,
1979 (obra original de 1959), 141-143.

“4Para la relevancia de la distincién entre comunidad de predicacién y comunidad de
causacion en la doctrina tomista vide SOAJE RAMOS, 1958, varias ediciones —se toma de Sergio
Castano — Eduardo Soto Kloss, (editores), El derecho natural en la realidad social y juridica,
Academia de Derecho UST, Santiago de Chile, 2005, 15-45. Para la diversidad de planos
mencionada en el cuerpo, pero ya en formalidad Iégica, cfr. Arturo E. Sampay, Introduccion
a la teoria del Estado (hay varias ediciones de esta gran obra, elaborada ad mentem Sancti
Thomae —1°. ed. Politéia, Buenos Aires, 1951, L. Il, cap. IV, & 4, ¢).

24 lus Publicum N° 55 (2025)



posible confusion entre bien comin y bien en comdn, Finnis respalda su
definicion especifica de “conjunto de condiciones” en la versién que J.
Th. Delos atribuye a santo Tomds de Aquino (vide supra)*®.

3.6. LA PRIMACIA DEL BIEN COMUN EN PERSPECTIVA RELIGIOSA

El bien de la patria, como ha dicho el Aquinate erguido sobre la tradi-
cién griega y romana, es el bien comin politico bajo la formalidad de
principio de nuestro ser*®. Y este bien supraordenado tampoco deviene
instrumento o medio en perspectiva religiosa: lo que un creyente podria
licitamente sostener, si, es que ella debe ser un camino hacia Dios para
todos sus miembros y habitantes, mas no que la patria esta a su servicio
y al del resto de los individuos.

Detengamonos un momento en lo Gltimamente dicho, para discutirlo
a partir de un caso concreto, manifestativo de una posicion extendida
a partir de los afos 50. Autores connotados, a la hora de establecer la
relacion entre el bien comun politico y el bien de la persona individual,
se hacen eco de la idea de una distincién entre individuo y persona vy,
en linea con ella, proponen la siguiente graduacién de bienes: “bien
individual, bien comdn y bien personal”#’. Luego, el bien comdn politi-
co se hallaria subordinado respecto del bien ultraterreno de la persona;
rectius, el bien comun seria un “instrumento” de ese bien personal. Tal
vez aqui nos hallemos frente al eco de una tesis auténticamente tomista
(i.e., la de la subordinacién de la comunidad politica a la ley de Dios);
la que, en las categorias de individuo y persona, adquiere la formulacién
impropia, aunque hoy frecuente, que acabamos de leer. No obstante, si
de tomismo se trata, se debe decir que tal subordinacién se da entre los
bienes comunes mismos; es decir, que el bien comin politico se debe
ordenar al bien sobrenatural, a la Verdad y al Bien trascendentes (y se le
subordina necesariamente —desde un punto de vista dedntico—, si quiere
ser pleno bien humano).

En efecto: lo que en realidad se opera en santo Tomas es una subordina-
cién entre ambos planos (politico y trascendente). Es que la 6rbita politica
—ante todo entre los pueblos cristianos— se debe subordinar a la Revelacién,
cuya depositaria en la tierra es la Iglesia, su tradicion y su doctrina autén-
tica. Pero esa subordinacion debida se opera entre las orbitas o planos (o

45FINNIS, 1980, 160.

46Tomds de Aquino, S. Th., ll-llae., 101, 3 ad 3um.

47Asi se expresa, por ejemplo, Guido Gonella, importante académico y politico italiano,
uno de los padres de la constitucién italiana de 1949 (hoy vigente) —cfr. La nozione di bene
comune, Milan, Giuffré, 1959, 47-51—. Respecto de la distincion de Garrigou-Lagrange y
de Maritain cfr. el clasico de Julio Meinvielle, Critica de la concepcicn de Maritain sobre la
persona humana, citado supra; José Luis Widow, La naturaleza politica de la moral, Santiago
de Chile, RIL, 2004, 233-257.

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 25



mejor, resolutivamente, bienes) natural-politico y salvifico-trascendente; y,
a fortiori, entre el ordenamiento juridico-positivo y la ley del Evangelio. Tal
la permanente posicion del Aquinate, como doctor cristiano*®.

3.7. EL BIEN COMUN REEMPLAZADO POR “LA PERFECCION
DE LA PERSONA” COMO FIN DEL ORDEN POLITICO

La fuente doctrinal (o, por lo menos, un paradigma autoritativo de primer
orden) del planteo de la perfeccién de la persona a la que se subordina-
ria el bien comun politico, lo es la posicién de un te6logo conspicuo,
considerado a veces una espada flamigera de la ortodoxia en esos anos
preconciliares: nadie menos que Réginald Garrigou-Lagrange. En un ar-
ticulo de sintesis, encara lo que a su juicio seria la refutacién tomista del
liberalismo y del comunismo. En esas paginas comete deslices serios y
estupefacientes cuando, por ejemplo, afirma una como primacia del bien
comun en Hegel —siendo que el planteo idealista, como “la idealidad de
todo lo particular”, pivota sobre el Estado como sittliche Substanz, con-
sumacion del Espiritu objetivo, y nunca sobre un fin valioso al que tal
substancia, en la que se anonadan las personas, debiera subordinarse*’.
En esa linea de graves equivocos sindica enseguida también al comunismo
como exaltador de “la dignidad del bien comin” (sic), cuando esta cate-
goria axiolégica no forma parte —ni podria hacerlo— del acervo teérico del
marxismo, que a su idealismo suma materialismo. No se trata de errores
intrascendentes, por lo que se dira enseguida.

En efecto, este autor afirma enseguida que “nosotros los cristianos”
defendemos el bien comin, pero también defendemos, “mucho mas y
mejor que Kant”, la dignidad de la persona humana. Por ello, y en funcion
de esto Gltimo, el autor adopta la dicotomia individuo/persona. Segutn ella,
el individuo, fundado en la materialidad, sera parte del Estado y estara
subordinado al Estado; mientras que este se hallara subordinado a la perfec-
cién de la persona. El individuo es el hombre en tanto puramente material
(animal, cabria decir); pero en tanto espiritu tiene una dignidad que lo eleva
por sobre el Estado. Para el autor, no solo la obligacion de cumplir con la
ley de Dios sino incluso aquella de cumplir con la ley natural no recaen

48Cfr., entre otros, In Il Sententiarum, distincién 44, cuestion 2, art. 3; De regimine
principum ad regem Cypri (ed. R. Spiazzi, en Opuscula Philosophica, Turin, 1954), L. I., nn.
813 yss.; S. Th., ll-llae., c. 10, aa. 10y 12. Sobre la posicion del Aquinate en este tema clave
nos permitimos remitir a Sergio R. Castano, “Iglesia y comunidad politica en Tomas de Aquino:
el eje de la conformacién de la doctrina catélica definitiva”, en prensa en Espiritu LXXIII, n°
168 (2024-2), 56-89.

49Como dice el propio Hegel, el idealismo consiste en postular la idealidad de lo particular:
solo en el todo —superador de lo particular abstracto— encontramos la realidad concreta (sobre
la “Idealitédt des Besonderen” cfr. Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt, Suhrkamp,
1970, & 321-4).

26 lus Publicum N° 55 (2025)



sobre el hombre en tanto individuo, sino en tanto persona —nota bene: el
asi [lamado “individuo”, segtn estas ideas, ni siquiera estd obligado por la
ley natural: por donde puede colegirse qué cosa serd ese individuo y qué
serd ese bien comun al que semejante individuo se subordina®®-.

No vamos a detenernos en la fundamentacién antropolégica y onto-
[6gica de esa recurrida dicotomia, en la que la individuacién se imputa a
la mera materia como dimension cuantitativa y la dignidad de la persona
humana se atribuye al espiritu. Ella ha sido objeto, entre otras, de la re-
futacion de Julio Meinvielle en el que tal vez sea su mejor libro filoséfico
(la Critica de la concepcion de Maritain ...). ST nos permitimos sefalar
dos corolarios de la vision del teélogo al que venimos glosando. Por un
lado, la deficiencia de su punto de partida: identifica la primacia del bien
comun con el anonadamiento ontolégico del hombre, su reduccién a
un accidente abstracto de existencia aparente y efimera, por la teologia
idealista de Hegel®!; y también la identifica con el totalitarismo marxis-
ta —siendo, ademas, que en 1943, en su sonado y gran libro, Charles de
Koninck habia sefialado sutilmente que en un régimen totalitario el fin'y
bien del Estado constituye en realidad un bien individual->?: tal seria para
nuestro teélogo un ejemplo de la primacia del bien comin. A partir de
allf, niega esa primacia campeando por los fueros de “la dignidad de la
persona humana”, para, segln su sugestiva expresion, defenderla mejor
que Kant. Ademas, pone en sordina el principio de Cristiandad; no hay
reclamos claros o explicitos de la necesidad de que la sociedad cristiana
reconozca juridica y politicamente a la Revelacién: el planteo es el de un
Estado neutro (o sea: implicitamente hostil a Cristo), que debe permitir y
no obstaculizar a la Ilamada persona cuando esta quiera actuar no solo
como cristiana en su Fe, sino como humana observando la ley natural. El
planteo ya es sutilmente laicista. Da por entregado el orden social a los
enemigos de Cristo (diagndstico falso en el Occidente de los afos 40) vy,
a partir de alli, reclama un espacio para las personas de buena voluntad.

A proposito de lo sostenido por Garrigou-Lagrange, nos permitire-
mos acotar una puntualizacion acerca de la pretendida contradiccion
bien comun/dignidad humana —cual una oposicién dialéctica entre dos
principios de suyo en tension—, de la mano de Antonio Millan Puelles,
quien se expresa en consonancia con santo Tomas. La antinomia ha sido
duramente cuestionada por el filésofo espafiol en los siguientes términos:
“Uno de los aspectos de la problematica del b.c. que de hecho han sido
tratados con la mas perniciosa ambigliedad es el de la primacia de este
bien, y ello en virtud de su aparente antagonismo con el principio de la

S0GARRIGOU-LAGRANGE, 1949, 146-159.

STHEGEL, 1970, 257 y ss.

S2KONINCK, 1949, 74-77. Alli el gran tomista belga observa que para el totalitarismo,
como para los personalistas, el bien comun se degrada en bien individual.

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 27



dignidad de la persona humana”. Y también agrega: “[...] el hombre se
encuentra facultado para llegar a elevarse al b. c., y cuando se cierra a
este bien y lo pospone al mero bien privado se animaliza voluntariamen-
te y hace traicion a su indole de persona”. Vale la pena sefnalar que esta
dltima expresién de Millan Puelles, en toda su contundencia, se sigue
directamente de la doctrina del propio Aquinate: quien no valorara en
su peraltada medida el bien comin y solo reconociera el bien privado
actuaria como un animal®3.

3.8. AMPLIUS: UNA DESORBITADA IDEA DE LA PERSONA

Carlos Cardona, en su magnifico La metafisica del bien comdn (centrado
en santo Tomas), nota con Louis Lachance que el Aquinate, quien habia
elaborado una nocién peraltada de persona, en general no utiliza ese
término cuando trata de las realidades juridicas y politicas, sino el de
“individuo”>4. A propésito de esta observacion, es oportuno agregar que
la nocién de persona excogitada por algunos autores tomistas contem-
poraneos podria trasuntar, ademas de la posible influencia kantiana que
hemos relevado, un pondus deificante. Expongamos qué es lo que da
pabulo a esta Gltima presuncién.

En efecto: con cierta idea de persona no es solo la primacia del bien
comdn politico, no es solo la politicidad natural, no es solo el valor ob-
jetivo de la vida politica, no es solo la concepcioén clasica y tradicional
del orden politico, los que se ven cuestionados. Es la misma relacion
teoldgica entre Dios y las criaturas, y ya desde una teodicea o teologia
natural, incluso sin recalar en la Revelacién, la que podria —y de hecho ha
podido— quedar trastocada. Pues se sabe que las criaturas se perfeccionan
alcanzando a Dios, bien comin sobrenatural, pero también se sabe que
Dios no es el medio para los fines de las criaturas. La inadvertencia de
estos distingos podria llevar, por ejemplo, a postular a Dios como un medio
o instrumento en el camino del hombre hacia su perfeccién individual
sobrenatural. O hasta a difuminar o tornar confuso el abismo entre Dios
y la persona humana.

Veamos un ejemplo concreto de ese género de derivas. En La per-
sona y el bien comdin, escrito de 1946, en el que Maritain rechaza que
la persona pueda ser parte —olvidando (y lo hemos sefialado sin haberlo

S3MILLAN PUELLES, 1976, 229-230. En cuanto al Angélico, cfr. De spiritualibus creaturis,
a. 8 ad 5um: Cum affectio sequatur cognitionem,; quanto cognitio est universalior, tanto affectio
eam sequens magis respicit commune bonum; et quanto cognitio est magis particularis, tanto
affectio ipsam sequens magis respicit privatum bonum; unde et in nobis privata dilectio ex
cognitione sensitiva exoritur; dilectio vero communis et absoluti bonis ex cognitione intellectiva
(citado por CARDONA, 1966, 63 y 124).

>4CARDONA, 1966, 67-68. La remision de Cardona es a otro gran libro de Lachance, ya
citado: Le droit et les droits de ’lhomme, 151 de la ed. francesa (Paris, 1959).

28 lus Publicum N° 55 (2025)



desarrollado in extenso) que la persona es parte en el orden practico,
como sujeto de un bien particular, y no como parte entitativa de un todo
substancial—; en esas paginas la persona de Maritain va ostentando prima-
cia sobre todos los bienes comunes... hasta que se encuentra con Dios,
bien comun sobrenatural, en la vision beatifica ;Qué ocurrird ahora?, uno
puede preguntarse: ;Cedera su primacia la persona ante Dios, bien comin
trascendente? Escuchemos la respuesta con la que Maritain, tras algunos
incisos, distingos y notas al pie, pone punto final a su precitado escrito:
“El bien personal de cada uno de los bienaventurados es tan divino como
el bien comdn, separado, del universo entero, ya que es idénticamente
ese mismo bien, espiritualmente poseido”>>. Sic. La persona esta nunca
es inferior al bien comun; a ningln bien comun.

IV. EL BIEN COMUN'Y LA PERFECCION DE LA PERSONA:
LA VERDADERA PERSPECTIVA AD MENTEM SANCTI THOMAE
La férmula del “conjunto de condiciones para la perfeccion de la persona”
o, lo que termina siendo lo mismo, su reemplazo por “la perfeccion de la
persona” como maximo fin politico, debe ser, pues, impugnada —desde
una formalidad exegética— como expresién de la nocién de bien en comun
en santo Tomas; sin perjuicio de que —desde una formalidad sistematica,
atenta a “las cosas mismas” (Husserl)— deba ser reputada como en si misma
errénea e inconciliable con los principios objetivos del orden politico (lo
que hemos probado en otro lugar).

Ahora bien -y siempre sin negar la conclusién antedicha—, alguien
podria redargiir: ;no se tratara acaso de que estos autores contempora-
neos, cediendo a una semantica mas que deficiente y a una interpretacion
infiel de los fundamentos del pensamiento del Aquinate, al columbrar el
advenimiento del Estado secularista y mds tarde totalitario, se han servido
de la autoridad del Doctor Comtn para apalancar una férmula subsidiaria
de otra cosmovision, pero que en apariencia se haria cargo mas adecua-
damente del valor de la espiritualidad, creaturidad e indisponibilidad del
hombre, asi como —sobre todo- del cardcter personal del bien que persigue
la comunidad politica?

En primer término, no pertenece al ambito de nuestra competencia
dirimir una presuncién acerca de intenciones. Ademas, tal presuncion
tendria cardcter extrinseco —incluso anecdético- respecto de la cuestion
teorética aqui discutida. Por Gltimo, se verifica que no es necesario tergiver-
sar al Aquinate para proveer —en linea con sus principios— una explicacion
satisfactoria de la raigambre personal del bien comun politico. En ajustada
sintesis aducimos dos ejemplos.

>>MARITAIN, 1968, 91-93.

La naturaleza del bien comtn politico en santo Tomds de Aquino... 29



Presentemos primero el caso de unos de los académicos y hombres
publicos catélicos mas ilustres del siglo XX, el austriaco Alfred Verdross
(1890-1980), internacionalista y filésofo del Derecho. Es verdad que en
La filosofia del Derecho en el mundo occidental, obra de1958, al tratar
acerca de la doctrina del Aquinate, el rector de Viena y juez del Tribunal
Europeo de Derechos Humanos habia afirmado que “[los bienes comunes
a los ciudadanos ...] son a su vez el presupuesto para que los hombres
puedan realizar sus fines particulares; consecuentemente, la finalidad de
la comunidad no es otra que coadyuvar con los hombres a la obtencién de
aquellos bienes”>¢. No obstante, en su monografia “Begriff und Bedeutung
des bonum commune” (en Santo Tomas de Aquino, 1975) la exégesis de
Verdross se adecua al pensamiento del Aquinate®’, ello sin dejar de atender
al escenario politico contemporaneo. Veamos cémo plantea en ese estudio
la relacion entre bien comun y bien particular. Los bienes comunes de la
comunidad, que —por participables— son de sus miembros, tienen primacia
sobre los bienes particulares de los individuos. De alli que el bien comin
no consista en la sumatoria de los bienes particulares, y que entre aquel
y estos exista una diferencia cualitativa, no cuantitativa.

El bien comun politico comprende los bienes comunes de las socie-
dades infrapoliticas y la ordenacién a Dios, en la medida en que se trata
de bienes esenciales de la naturaleza humana, en los que esta logra la
consecucion de su fin. Por lo que debe repararse —advierte nuestro autor—
en que el bien del individuo, o el bien privado, o el bien propio particular
no son en modo alguno el bien humano (acabado); antes, al contrario, “el
bien de la repiblica —cita Verdross a santo Tomas— constituye el principal
entre los bienes humanos” (mundanales). Por tal razon el hombre tiene el
deber de sacrificar sus bienes terrenos por la salvacién de la patria, cuyo
sostenimiento representa un bien humano universal. A lo largo de su ana-
lisis del tema del bien comin en santo Tomas se advierte que a Verdross
le preocupa puntualizar (con certeza exegética y validez sistematica), por
un lado, el cardcter humano y participable del bien comtn politico; y, por
otro, que la primacia se opera entre el orden de bienes comunes —fin de
la comunidad politica—y los bienes particulares, mas no entre el Estado
y sus miembros, a la manera del colectivismo contemporaneo’®.

El segundo y mas acabado ejemplo lo ofrece la distincién metafisica
clave entre fin qui, quo y cui, en su aplicacion al bien comun. Ella fue

%°En la version castellana de M. de la Cueva, México, UNAM, 1983, 130 —destacado original.

Incluido en los Studi Tomistici, Il: San Tommaso e la filosofia del diritto oggi, al cuidado
de Giovanni Ambrosetti, Pontificia Accademia di S. Tommaso, Citta Nuova Editrice [1975],
239-257. Verdross participa en ese volumen junto a relevantes exponentes de la filosofia, la
teologia y el derecho, como, entre otros, Messner, von der Heydte, Batiffol, Composta, Legaz
y Lacambra, Villey, de Finance, Schmauss.

8Cfr. “Begriff und Bedeutung des bonum commune”, 246 y 248-51.

30 lus Publicum N° 55 (2025)



utilizada por primera vez en la época contemporanea por Pierre Philippe?;
y, sobre todo, desarrollada por Louis Lachance, en el mejor libro —con
mucho- que se ha escrito acerca de la filosofia politica de santo Tomds®°.
En su estela también hicieron suya esta distincién varios representantes
de la escuela argentina del derecho natural, como Guido Soaje Ramos®’,
Avelino M. Quintas, en el mejor libro —a su vez, que se ha escrito del
bien comun politico®?-y Héctor H. Herndndez®. La no ajenidad del bien
comdn respecto de la persona se explica a partir del caracter de esta como
fin cui, sin necesidad de hacer de la persona humana el fin de la socie-
dad. Sobre el fin cui dice Lachance, avalado por la autoridad de Tomds
de Aquino: “[...] designa el sujeto privado de la bondad del fin y que,
cuando lo alcanza, se convierte en beneficiario de sus enriquecimientos.
Va de suyo que no puede haber finalidad sin que haya un sujeto al que
conviene un bien cualquiera. El bien es fin y el sujeto que sufre su atrac-
cion se ordena a él. De modo que no es él quien es el fin, sino el objeto
que lo atrae. El quiere para si el objeto que le conviene, pero la causa, el
motivo por el cual lo quiere para si reside en la bondad encarnada en el
objeto” (subrayado original)®.

V. COLOFON

Consideramos cumplido el propésito de la investigacién que ha de-
sembocado en el precedente texto. Como se ha dicho al comienzo, tal
objetivo consiste en esbozar las grandes lineas de la relacién entre bien
comun politico y bien particular en el Aquinate; mostrar la inviabilidad de
formular una definicion tomista del bien comun politico segtn el planteo
liberal-individualista del conjunto de condiciones para la perfeccion de
la persona; y, en particular, detectar las no infrecuentes apariciones de
esta férmula y de sus antecedentes en el seno de la doctrina de filésofos y
te6logos tomistas de la primera mitad del siglo XX —a pesar de que dicha
formula suele creerse asociada a pronunciamientos confesionales de la
segunda mitad del siglo—.

59PHILIPPE, 1938, 40-42.

601’humanisme politique de S. Thomas d’Aquin, Paris-Ottawa, Sirey- Ed. du Lévrier, 1965
(edicion original de 1939). Hay traduccion castellana de EUNSA, por Juan Cruz Cruz (2001).

61SOAJE RAMOS, 1958, 42-44.

62QUINTAS, 1988, 174 y ss.

63HERNANDEZ, 101y 102.

64LACHANCE, 1965, 321 y ss.

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 31



VI. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
I. DOCTRINA

ALVIRA, Tomas y otros (1982): Metafisica. Pamplona. EUNSA.

AQUIN, Saint Thomas d’ (1932): Somme Théologique. Edicién de la Revue des
Jeunes: La Justice, tome premier, 2°.-2ae. Questions 57-62. Traduction M. S.
Gillet. Notes et Appendices J. Th. Delos. Paris-Tournai-Rome. Desclée et cie.

AQUINO, Tomas de (1980): In Il Sententiarum. Stuttgart. Frommann-Holzboog,
1980 Aquino, Tomds. Contra impugnantes Dei cultum et religionem. Stuttgart.
Frommann-Holzboog.

AQUINO, Tomas (1954): De regimine principum ad regem Cypri. R. Spiazzi ed.
En Opuscula Philosophica. Turin. Marietti.

AQUINO, Tomas (1951): In libros Politicorum Aristotelis Expositio. Roma. Marietti.

AQUINO, Tomas (1980): Quodlibetal. Stuttgart. Frommann-Holzboog.

AQUINO, Tomds (1968): Summa Contra Gentiles. Madrid, BAC.

AQUINO, Tomds (1894): Summa Theologiae. Roma. Forzani.

C.S.J.N. Sentencia “Spota” (1978): En Fallos (300:836).

CARDONA, Carlos (1966): La metafisica del bien comdn. Madrid. Rialp.

CASAUBON, Juan A. (1974/1975): “Estudio critico sobre légica del ser y légica
del deber ser en la teoria egoldgica”, Ethos 2/3.

CASTANO, Sergio R. (2024-2). “Iglesia y comunidad politica en Tomas de Aquino:
el eje de la conformacién de la doctrina catélica definitiva”, Espiritu n° 168.

CASTANO, Sergio (2005): “La politicidad natural como clave de interpretacién de
la historia de la filosoffa politica”. En E/ derecho natural en la realidad social y
juridica, Sergio R. Castafio — Eduardo Soto Kloss (editores). Santiago de Chile.
Academia de Derecho UST, 277-307.

CASTANO, Sergio (2020). Dios y la Ciudad. Estudios de Teologia Politica. Tucuman.
UNSTA.

CATHREIN, Viktor (1927): Philosophia Moralis. Friburgo de Brisgovia. Herder.

Critica de la concepcion de Maritain sobre la persona humana, Efeta, Buenos
Aires, 1994).

FINNIS, John (1980): Natural Law and Natural Rights. Oxford. O.U.P.

GARRIGOU-LAGRANGE, Réginald (1949): “La subordination de I’état a la perfection
de la personne humaine selon S. Thomas”. Doctor Communis 2-3, p.146-159.

GONELLA, Guido (1959): La nozione di bene comune. Milan. Giuffre.

HEGEL, Georg W. F. (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts. Frankfurt,
Suhrkamp.

HERNANDEZ, Héctor H. (2000): Valor y Derecho. Buenos Aires. Abeledo-Perrot.

KANT, Immanuel (1983): Rechtslehre. En Werke in zehn Bidnden. Darmstadt.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

KONINCK, Charles de (1949): De la primauté du bien commun contre les person-
nalistes. Québec-Montréal. U. Laval-Editions Fides.

La filosofia del derecho del mundo occidental en la version castellana de M.
de la Cueva, México, UNAM, 1983.

LACHANCE, Louis (1979): El derecho y los derechos del hombre. Trad. A. E.

Pérez-Lufio. Rialp. Madrid.

32 lus Publicum N° 55 (2025)



LACHANCE, Louis (1965): L’humanisme politique de S. Thomas d’Aquin. Paris-
Ottawa, Sirey- Ed. du Lévrier.

LOCKE, John (1980): Second Treatise on Government. Edicién de C. B. Macpherson.
Indianapolis. Hackett.

MARITAIN, Jacques (1968): La persona y el bien comdn. Trad. L. de Sesma. Buenos
Aires. Club de Lectores.

MEINVIELLE, Julio (1950): “El problema de la persona y la Ciudad”. En Actas del
I Congreso Nacional de Filosofia. Mendoza, t. Ill, pp. 1898-1907.

MILLAN-PUELLES, Antonio. “Bien comin”. En Gran Enciclopedia Rialp. Madrid.
Rialp, t. 4, p. 229-230.

PHILIPPE, Pierre (1938): Le réle de I’amitié dans la vie chrétienne selon S. Thomas
d’Aquin. Roma, Angelicum.

QUINTAS, Avelino M. (1988): Analisi del bene comune. Roma. Bulzoni.

RAMIREZ, Santiago (1956). Pueblo y gobernantes al servicio del bien comdn.
Madrid. Euramérica.

REGNON, Th. de (1886): De la métaphysique des causes d’aprés S. Thomas et
Albert le Grand. Paris. Retaux-Bray.

ROUSSEAU, Jean-Jacques (1964): Discours sur l’origine et les fondements de
I'inégalité parmi les hommes. En Oeuvres Complétes. Paris. Ed. de la Pléiade,
t. Il (Ecrits politiques).

SAMPAY, Arturo E. (1951): Introduccion a la teoria del Estado. Buenos Aires. Politéia.

SCHWALM, Marie-Benoit. Lecons de Philosophie Sociale. Paris. Bloud et cie.,
p. 1910-11.

SOAJE RAMOS, Guido (1985): “El bien comin en el Aquinate: ocho tesis”.
Comunicacion a la Semana Tomista de 1985. Pro manuscripto.

SOAJE RAMOS, Guido (2005): “Sobre la politicidad del derecho”. En El derecho
natural en la realidad social y juridica, Sergio Castafio — Eduardo Soto Kloss,
(editores). Santiago de Chile. Academia de Derecho UST, p. 15-45.

TISCHLEDER, Peter (1923): Ursprung und Trdger der Staatsgewalt nach der Lehre
des hl. Tomas von Aquin und seiner Schule. Gladbach. Volksvereins.

VERDROSS, Alfred (1975): “Begriff und Bedeutung des bonum commune”. En Studi
Tomistici, 1l: San Tommaso e la filosofia del diritto oggi. Giovanni Ambrosetti
ed. Pontificia Accademia di S. Tommaso. Citta Nuova Editrice, p. 239-257

WIDOW, José L. (2004): La naturaleza politica de la moral. Santiago de Chile. RIL.

La naturaleza del bien comun politico en santo Tomds de Aquino... 33



